
 

POR UMA ANTROPOLOGIA AFRODIASPÓRICA: AS ENCRUZILHADAS E O 

ATREVIMENTO COMO PRINCÍPIOS EPISTEMOLÓGICOS, ÉTICOS E POLÍTICOS 
 

LUCIANA DE OLIVEIRA DIAS1 
 

 

RESUMO 
Este texto foi apresentado durante a conferência por mim ministrada na solenidade comemorativa aos 10 anos 
do Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social (PPGAS) da Universidade Federal de Alagoas (UFAL). No 
âmbito da temática “Diálogos Etnográficos: Identidades, Territórios, Corporalidades e Direitos”, fiz a opção por 
falar sobre antropologias, plurissaberes e ações afirmativas. Importante enfatizar que as reflexões aqui 
apresentadas compõem um amplo conjunto de debates e ideias, algumas inéditas e algumas publicadas, que 
venho articulando há mais de uma década, sendo que o esforço desta minha enunciação teve como intensão 
ampliar o campo reflexivo sobre antropologias, múltiplos saberes e ações afirmativas no Brasil. A escolha 
conceitual apresenta as encruzilhadas e o atrevimento como categorias importantes que resguardam dimensões 
epistemológicas, éticas e políticas. 
 

PALAVRAS-CHAVE 
Antropologia afrodiaspórica; Plurissaberes; Ações afirmativas. 

 

FOR AN AFRODIASPORIC ANTHROPOLOGY: CROSSROADS AND AUDACITY AS EPISTEMOLOGICAL, 
ETHICAL, AND POLITICAL PRINCIPLES 

 

ABSTRACT 
This text was presented during the lecture I gave at the ceremony commemorating the 10th anniversary of the 
Postgraduate Program in Social Anthropology (PPGAS) at the Federal University of Alagoas (UFAL). Within the 
theme "Ethnographic Dialogues: Identities, Territories, Bodies and Rights," I chose to speak about 
anthropologies, multiple knowledges, and affirmative action. It is important to emphasize that the reflections 
presented here comprise a broad set of debates and ideas, some unpublished and some published, that I have 
been articulating for over a decade. The intention of this presentation was to expand the reflective field on 
anthropologies, multiple knowledges, and affirmative action in Brazil. The conceptual choice presents 
crossroads and audacity as important categories that safeguard epistemological, ethical, and political 
dimensions. 
 

KEYWORDS 
Afro-diasporic anthropology; Multiple knowledges; Affirmative action. 

 

POUR UNE ANTHROPOLOGIE AFRODIASPORIQUE : LES CARREFOURS ET L’AUDACE COMME PRINCIPES 

ÉPISTÉMOLOGIQUES, ÉTHIQUES ET POLITIQUES 
 

RÉSUMÉ 
Ce texte a été présenté lors de la conférence que j'ai donnée à l'occasion de la cérémonie commémorant le 10e 
anniversaire du Programme de troisième cycle en anthropologie sociale (PPGAS) de l'Université fédérale 
d'Alagoas (UFAL). Dans le cadre du thème « Dialogues ethnographiques: identités, territoires, corporalités et 

 
1 Professora na Universidade Federal de Goiás (UFG). Presidenta da Associação Brasileira de 
Antropologia (ABA). Conselheira da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência (SBPC). E-mail: 
lucianadias@ufg.br.  

mailto:lucianadias@ufg.br


Dias 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 225-233 

droits », j'ai choisi d'aborder les questions d'anthropologie, de savoirs multiples et de discrimination positive. Il 
est important de souligner que les réflexions présentées ici englobent un large éventail de débats et d'idées, 
certains inédits et d'autres publiés, que je développe depuis plus d'une décennie. Cette présentation visait à 
enrichir le champ de réflexion sur les anthropologies, les savoirs multiples et la discrimination positive au 
Brésil. Le choix conceptuel met en lumière les notions de carrefour et d'audace, catégories essentielles qui 
préservent les dimensions épistémologiques, éthiques et politiques. 

 

MOTS-CLÉS 
Anthropologie afro-diasporique; Savoirs multiples; Discrimination positive. 

 

POR UNA ANTROPOLOGÍA AFRODIASPÓRICA: LAS ENCRUCIJADAS Y LA OSADÍA COMO PRINCIPIOS 

EPISTEMOLÓGICOS, ÉTICOS Y POLÍTICOS 
 

RESUMEN 
Este texto se presentó durante la conferencia que impartí en la ceremonia de conmemoración del décimo 
cumpleaños del Programa de Posgrado en Antropología Social (PPGAS) de la Universidad Federal de Alagoas 
(UFAL). Dentro del tema "Diálogos Etnográficos: Identidades, Territorios, Corporeidades y Derechos", opté por 
hablar de antropologías, saberes múltiples y acción afirmativa. Es importante destacar que las reflexiones aquí 
presentadas abarcan un amplio conjunto de debates e ideas, algunos inéditos y otros publicados, que he venido 
articulando durante más de una década. La intención de esta presentación fue ampliar el campo reflexivo sobre 
antropologías, saberes múltiples y acción afirmativa en Brasil. La elección conceptual presenta la encrucijada y 
la audacia como categorías importantes que salvaguardan las dimensiones epistemológicas, éticas y políticas. 
 

PALABRAS CLAVE 
Antropología afrodiaspórica; Saberes múltiples; Acción afirmativa. 



Por uma Antropologia Afrodiaspórica 

227 

INTRODUÇÃO 
 

A minha pretensão nesta conferência é falar um pouco sobre Antropologias, sobre 

plurissaberes (que possibilitam acionar antropologias emergentes) e sobre a eficácia do 

racismo (Munanga, 1996) em sociedades de base discriminatória. Concordando com Ailton 

Krenak (2020, p. 10), eu gostaria de propor hoje algumas reflexões sobre uma “abstração 

civilizatória que suprime a diversidade, nega a pluralidade das formas de Vida, de existência e 

de hábitos”. E sobre uma crise civilizatória que precisa ser superada em todas as dimensões 

da vida, sob pena de não conseguirmos mais “adiar o fim do mundo” (Krenak, 2019). 

Eu dou início à minha fala apresentando um delineamento daquilo que tenho 

chamado de epistemologia negra (Dias, 2021) ou afrodiaspórica que, apesar de não estar 

inserida nas tradições do pensamento científico, revela um percurso feito que afasta essa 

epistemologia afrodiaspórica do campo da novidade e marca encontros pretéritos, por vezes 

opressores de plurissaberes e garantidores de uma hegemonia, que Lélia Gonzalez chama de 

“branco-ocidental”. Essa epistemologia afrodiaspórica tem reivindicado reconhecimento, não 

como um saber periférico, mas como uma práxis caracterizada por uma agência, conjugada 

com uma autoria, ambas negras, o que lhe confere um matiz específico, peculiar e com forte 

incidência política e potencial transformador, capaz de inserir em um campo de disputas, 

saberes e fazeres epistemológicos comprometidos com o antirracismo e efetivamente 

afetados pelos dilemas da humanidade. 

Abro parênteses para destacar que o desafio de produzir e fazer circular 

conhecimentos em contextos de crise civilizatória é agigantado quando o sujeito que se 

empenha em movimentar e articular saberes é integrante de segmentos da sociedade, sobre 

os quais tem historicamente recaído a desconfiança, o descrédito, a baixa expectativa, a 

objetificação e a desumanização. Assim sendo, para que pessoas negras e indígenas, dentre 

outros, desenvolvam conhecimentos em variados campos acadêmico-científicos, inclusive na 

Antropologia, enfrentam tendencialmente um complexo conjunto de tensões que suprimem 

a diferença e instauram a desigualdade, naturalizando-a. 

 

AÇÕES AFIRMATIVAS E EPISTEMOLOGIAS AFRODIASPÓRICAS 
 

No Brasil, onde a autopercepção nacional passa pela consideração das identidades 

raciais (Pinho; Sansone, 2008, p. 10), a população negra (preta e parda), que representa hoje 

mais de 54% da população nacional, tem historicamente resistido a genocídios, escravidão, 

exclusão, invisibilidade, silenciamentos, condenações geracionais e extermínio em todas as 

fases da vida. Esse racismo sistêmico atravessa eficazmente todas as instituições, 

provocando uma paralisia em agências e instaurando barreiras muitas vezes intransponíveis. 

Ao mesmo tempo, e paradoxalmente, implanta uma racionalidade inconsciente, uma 



Dias 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 225-233 

neurose coletiva, que torna as pessoas que dão vida a estas instituições em reprodutoras 

desse racismo infiltrado, que se reproduz como um sistema de opressão, mas também como 

um projeto de manutenção de privilégios. 

Feitas estas considerações iniciais, apresento uma breve reflexão sobre os desafios 

para o reconhecimento de uma epistemologia afrodiaspórica no Brasil e também uma 

antropologia afrodiaspórica, emergente, que tem o potencial de desestabilizar cânones e 

provocar fissuras, abrindo encruzilhadas em estruturas consolidadas. Assim compreendido, 

avanço colocando enfoque em duas categorias sobre as quais me deterei com mais vagar, 

quais sejam o “atrevimento” e as “encruzilhadas”, para me referir às agências e autorias 

negras e também a um engajamento antirracista, que têm o potencial de tornar os saberes 

acadêmico-científicos menos mutilados por inserirem a perspectiva da interlocução 

horizontalizada, respeitosa e não silenciadora de vozes negras que ecoam desde o campo. O 

que está sendo proposto aqui é que seja considerado e reconhecido pelo campo um 

saber/fazer afrodiaspórico, que tem o potencial desestabilizador de uma parcialidade e que, 

se revolvido, pode fazer brotar plurissaberes e diversidades. 

Em tempo, negrito que há uma inconteste porção política quando coloco em pauta 

o reconhecimento de uma epistemologia/antropologia afrodiaspórica, da mesma forma, há 

uma inquestionável porção política quando se nega a existência de uma 

epistemologia/antropologia afrodiaspórica. É fundamental que saberes sejam apreendidos 

em sua dimensão epistemológica e também em suas dimensões política, identitária e 

estética-corpórea. Nilma Lino Gomes (2017) nos lembra que a consideração dessas múltiplas 

dimensões, que abrigam um valor epistemológico intrínseco, é o que permite uma 

mobilização de conhecimentos que podem descortinar horizontes emancipatórios. 

Neste século XXI, pode ser detectada uma universidade interpelada por atores 

sociais que passam a ocupa-la muito recentemente, sobremaneira a partir dos anos 2000, 

com as ações afirmativas e o ingresso de segmentos historicamente discriminados e 

excluídos. Esses atores sociais são sujeitos coletivos e políticos que demandam por 

reconhecimento às pluriepistemologias, além de reparação às injustiças perpetradas por um 

Estado e instituições estruturadas sobre práticas discriminatórias. Toda uma movimentação 

se faz presente em pontos, que nomeio aqui de encruzilhadas, ocupados por múltiplos 

atores sociais que “produzem discursos, reordenam enunciados, nomeiam aspirações difusas 

ou as articula” (Gomes, 2017, p. 47), fazendo emergir outros processos de significação. 

Conforme afirma Luiz Rufino (2019) em Pedagogia das Encruzilhadas, “as sabedorias de 

fresta são encarnadas e enunciadas por corpos transgressores e resilientes” (p. 09) que 

reivindicam com propriedade “sabedorias ancestrais que ao longo de séculos foram 

produzidas como descredibilidade, desvio e esquecimento” (p. 12). Vale ainda realçar que os 

conhecimentos, retomando o pensamento de Luiz Rufino, “vagueiam mundo para baixar nos 



Por uma Antropologia Afrodiaspórica 

229 

corpos e avivar os seres. Os conhecimentos são como orixás, forças cósmicas que montam 

nos suportes corporais, que são feitos cavalos de santo; os saberes, uma vez incorporados, 

narram o mundo através da poesia, reinventando a vida enquanto possibilidade” (p. 20). 

Ainda acerca das encruzilhadas, Paulo Petronilio (2020), que pensa filosoficamente a 

encruzilhada como “território de Exu”, a entende também como vibrante ponto de encontro 

no qual comunicações são realizadas. Convém destacar que Exu é o orixá que é também o 

mensageiro, é um princípio dinâmico, “a boca e a pedra filosofal do candomblé” (Petronilio, 

2020), que movimenta as encruzilhadas, envolvendo múltiplos saberes, imaginários, 

corporeidades e subjetivações. As encruzilhadas são lócus que possibilitam tensionar, 

transgredir e instituir pluralidades, polifonias e polissemias. Assim compreendido, entendo 

que uma epistemologia afrodiaspórica se dá nas encruzilhadas acadêmico-científicas e 

possibilitam visualizar agenciamentos desestruturantes de matrizes “branco-ocidentais”.  

Sigamos pensando as encruzilhadas, avançando na busca por entendimento de uma 

espécie de atrevimento transatlântico, fortemente antirracista, que também tem o poder de 

revelar pluriepistemologias. 

A intelectual e ativista negra, Lélia Gonzalez (1979, p. 21), ao estudar o racismo 

como um discurso de exclusão e objetificação do sujeito, entende que o racismo epistêmico 

invalida qualquer perspectiva de conhecimento que não seja ocidental e branca. O racismo 

epistêmico, que dispara processos de epistemicídio como tecnologia de poder, pode ser 

compreendido como parte do “dispositivo de racialidade”, conforme pensado por Sueli 

Carneiro. Esse dispositivo é “uma ferramenta teórica para a apreensão das relações de força 

implicadas no domínio da racialidade no Brasil” (Carneiro, 2005, p. 30), sendo que opera 

sobre sujeitos negros e apresenta características disciplinares realizadoras de estratégias de 

rebaixamento intelectual e até mesmo de anulação de sujeitos como produtores de 

conhecimentos, sendo que essas características disciplinares podem ser lidas como 

epistemicídio. 

Ressalto que “O epistemicídio opera pela destruição de determinados saberes, 

todavia, ao eliminar os saberes desestrutura também os sujeitos desses mesmos saberes, 

revelando a face cruel do ontoepistemicídio” (Dias, 2020, p. 08). Ainda assim, há 

sobrevivências nesse cenário de epistemicídio e ontoepistemicídio. Essa sobrevivência 

audaciosa pode ser depreendida dos saberes e fazeres de mulheres negras como Lélia 

Gonzalez, que articula atuação política e antirracista e engajamento na produção de 

conhecimentos, aproximando teoria e prática, buscando entendimento de si, como sujeito 

coletivamente forjado e, honestamente, o enuncia. Esse enunciado se dá em uma busca pela 

desestabilização de nichos de privilégios que são de raça, e que são também de gênero, de 

classe, de sexualidade, etários, dentre outros. São reveladas nessas encruzilhadas fissuras 

comunicativas abertas em um campo que gradativamente vai se tornando pluriepistêmico. 



Dias 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 225-233 

 

UM ATREVIMENTO TRANSATLÂNTICO 
 

Lélia Gonzalez, escreveu em bom pretuguês “Cumé que a gente fica?” que foi 

publicado como epígrafe do texto “Racismo e sexismo na cultura brasileira” (2018). Não 

percamos o entendimento de que pretuguês é uma subversão e ressignificação da língua de 

dominação colonial, o português que se africanizou. O texto de Lélia Gonzalez foi por ela 

apresentado pela primeira vez na Reunião do Grupo de Trabalho “Temas e Problemas da 

População Negra no Brasil”, durante o IV Encontro Anual da Associação Nacional de Pós-

Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais (Anpocs), realizado no Rio de Janeiro, em outubro 

de 1980. A arrojada epígrafe de Lélia Gonzalez é por mim interpretada como um atrevimento 

que se mostra fundamental para provocar mudanças em campos consolidados em bases 

elitistas e racistas. Lélia Gonzalez conta: 

Foi então que uns brancos muito legais convidaram a gente pra uma festa 
deles, dizendo que era pra gente também. Negócio de livro sobre a gente. A 
gente foi muito bem recebido e tratado com toda consideração. Chamaram 
até pra sentar na mesa onde eles estavam sentados, fazendo discurso 
bonito, dizendo que a gente era oprimido, discriminado, explorado. Eram 
todos gente fina, educada, viajada por esse mundo de Deus. Sabiam das 
coisas. E a gente foi se sentar lá na mesa. Só que tava cheia de gente que não 
deu pra gente sentar junto com eles. Mas a gente se arrumou muito bem, 
procurando umas cadeiras e sentando bem atrás deles. Eles tavam tão 
ocupados, ensinando um monte de coisa pro crioléu da platéia, que nem 
repararam que se apertasse um pouco até que dava pra abrir um 
espaçozinho e todo mundo sentar junto na mesa. Mas gente... foi eles que 
fizeram, e a gente não podia bagunçar com essa de chega pra cá, chega pra 
lá. A gente tinha que ser educado. E era discurso e mais discurso, tudo com 
muito aplauso. Foi aí que a neguinha que tava sentada com a gente, deu uma 
de atrevida. Tinham chamado ela pra responder uma pergunta. Ela se 
levantou, foi lá na mesa pra falar no microfone e começou a reclamar por 
causa de certas coisas que tavam acontecendo na festa. Tava armada a 
quizumba. A negrada parecia que tava esperando por isso pra bagunçar 
tudo. E era um tal de falar alto, gritar, vaiar, que nem dava mais pra ouvir 
discurso nenhum. Tá na cara que os brancos ficaram brancos de raiva e com 
razão. Tinham chamado a gente pra festa de um livro que falava da gente e a 
gente se comportava daquele jeito, catimbando a discurseira deles. Onde já 
se viu? Se eles sabiam da gente mais do que a gente mesmo? Teve uma hora 
que não deu pra aguentar aquela zoada toda da negrada ignorante e mal 
educada. Era demais. Foi aí que um branco enfezado partiu pra cima de um 
crioulo que tinha pegado no microfone pra falar contra os brancos. E a festa 
acabou em briga... Agora, aqui pra nós, quem teve a culpa? Aquela neguinha 
atrevida, ora. Se não tivesse dado com a língua nos dentes... Agora tá 
queimada entre os brancos. Malham ela até hoje. Também quem mandou 
não saber se comportar?... (Gonzalez, 2018, p. 190). 

 
A narradora, que provoca reflexões sobre o atrevimento da “neguinha” que se 

levanta, fala ao microfone e não simplesmente reverencia ou agradece por estar na “festa”, 

mas reclama, faz aflorar um desejo de compreensão mais elaborada de que o atrevimento 

tem potencial para mexer na ordem, para desestabilizar. O atrevimento é levado a cabo por 

meio do reclame, sendo este enunciado por quem se sente injustiçado, prejudicado, 



Por uma Antropologia Afrodiaspórica 

231 

discriminado ou excluído. Nesse sentido, sem o reclame, não há alteração da ordem 

estabelecida, que possa torna-la mais justa e equânime. Como frequentemente afirma Audre 

Lorde (2003) “o silêncio não vai te proteger”. Em ordens socioculturais injustas, 

caracterizadas pelas desigualdades, há que se desenvolver mecanismos institucionais de 

consideração, apreensão e escuta dos reclames. Ações institucionais dessa natureza podem 

conduzir a mudanças que contemplam reconhecimentos e reparações. 

Uma desestabilização atrevida dispara processos redistributivos de poderes e de 

bens materiais ou simbólicos, comprometendo a farta cota concentrada entre grupos 

hegemônicos, que nos campos de produção de conhecimentos acadêmico-científicos tem 

sido branco-ocidental. Talvez por isso, e por acontecerem nas encruzilhadas, o 

reclame/atrevimento de sujeitos discriminados não seja, por muitas vezes, ouvido, sendo 

mais comumente observada a “malhação”, ou a “queimação”, ou a exclusão e silenciamento 

do “sujeito atrevido”. Todavia, nessas encruzilhadas, comunicações são realizadas e informam 

sobre um vir a ser, sobre um devir, em uma perspectiva de Exu, que nada mais é que o 

princípio da sabedoria e que “Tem o poder de gerar a si mesmo e gerar o Outro. Exu, sob o 

signo do infinito, não começa e não termina, é sempre o caminho, o meio, o intermezzo” 

(Petronilio, 2020, p. 103). 

Lélia Gonzalez (2018) discorre sobre a epígrafe transcrita, referenciando Franz 

Fanon, que aborda a necessidade de fazer uma provocação profunda que nos leve a nos 

pensarmos como parte do problema racial estrutural e provocador dessa patologia social 

que aprisiona pessoas negras em cruéis processos de demonização, desumanização e 

imposições de inalcançáveis padrões ocidentais e brancos. Todo esse movimento, de acordo 

com o pensador da Martinica (Fanon, 2005), ao mesmo tempo, situa pessoas brancas como 

referencial inconteste de humanidade, de racionalidade e de beleza. Desde essa perspectiva, 

o racismo estrutura relações socioculturais desiguais, polarizadas e excludentes, fazendo 

emergir também, e ao mesmo tempo, nichos de privilégios, estes que são por vezes 

defendidos pelos “beneficiários da exploração” (Gonzalez, 1979). 

Um atrevimento “transatlântico” (Nascimento, 2018) nessas realidades pode trazer 

à tona dimensões que têm sido vistas/percebidas como opressoras somente desde um 

ângulo, o do excluído, do marginalizado, do subalternizado. Acerca da noção de 

transatlântico, a historiadora quilombola Beatriz Nascimento (2018), ao se perguntar sobre o 

que sejam as civilizações africanas ou americanas, depara-se com um desenlace que aponta 

para o transatlântico, dimensão que evidencia “um tipo de vida que era africano” e que foi 

transportado para as Américas no período das colonizações. Em suas palavras, transatlântico 

“É a transmigração de uma cultura e de uma atitude no mundo, de um continente para o 

outro, de África para América” (Nascimento, 2018, p. 327). Esta é uma noção importante para 

que se compreenda adequadamente o que estou chamando aqui de atrevimento. 



Dias 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 225-233 

O atrevimento da atuação e da escrita de Lélia Gonzalez força limites fronteiriços e 

provoca erosões políticas, identitárias, estético-corpóreas e epistêmicas (Lerma, 2019). O 

atrevimento afrodiaspórico pode ser notado em sua proposta de “amefricanidade”, por 

exemplo, como uma categoria político-cultural que abarca a experiência comum de pessoas 

negras na diáspora, além das experiências de pessoas indígenas decorrentes da colonização 

das américas (Gonzalez, 1988a; 1988b). Pode ser notada também na noção de “pretuguês”, 

como categoria de análise que explica uma subversão do português falado pelas pessoas 

negras no Brasil, como marca de resistência (Gonzalez, 2018); e pode ser notado também na 

perspectiva do antirracismo como elemento intrínseco aos princípios feministas (Gonzalez, 

1988b), de produção do conhecimento em uma perspectiva pluriepistêmica e de realização 

de justiça social. Enfim, o enfoque no pensamento/ação de Lélia Gonzalez, esta intérprete do 

Brasil e inventora de conceitos, me ajudam a situar esses tempos de atrevimento 

transatlântico nos campos de produção de conhecimentos acadêmico-científicos, 

evidenciando uma epistemologia e uma antropologia afrodiaspóricas, que acontecem nas 

encruzilhadas e são provocativas, atrevidas, vibrantes, colaborativas e propositivas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Finalmente, atrevo-me a afirmar que a antropologia afrodiaspórica se aproxima de 

uma estabilidade semântica e enuncia e performa honestamente em um campo de 

conhecimentos que ainda se filia a hermetismos e, por isso, ainda enfrenta dificuldades em 

notar os reclames, que podem interpelar campos, identidades, territórios, corporalidades e 

direitos pela consideração da perspectiva dos plurissaberes e do antirracismo, estes 

apreendidos na dimensão epistemológica, mas também ética e política. Meu entendimento, 

como antropóloga negra e estudiosa do pensamento feminista negro, é o de que presenças 

afrodiaspóricas resultam por inserir saberes e fazeres caracterizados por um diálogo 

interdisciplinar, marcados étnico-racialmente e politicamente comprometidos com uma 

gramática antirracista. Assim compreendido, apresenta-se o convite para que, de maneira 

colaborativa, efetivamente seja reconhecida a diversidade já atuante no campo de produção 

do conhecimento científico no Brasil e no mundo.  

 

REFERÊNCIAS 
 
CARNEIRO, Sueli. A Construção do Outro como Não-Ser como Fundamento do Ser. 2005. Tese 
(Programa de Pós-Graduação em Educação) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. 
 
DIAS, Luciana de Oliveira. Circuitos Antropológicos: Por uma Antropologia Negra no Brasil. Novos 
Debates, v. 7, n. 2, 2021. 



Por uma Antropologia Afrodiaspórica 

233 

DIAS, Luciana de Oliveira. Reflexos no Abebé de Oxum: por uma narrativa mítica insubmissa e uma 
pedagogia transgressora. Revista Articulando e Construindo Saberes, v.5, e63860, p. 1-14, 2020. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Juiz de Fora: Editora UFJF, 2005. 
 
GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: saberes construídos nas lutas por emancipação. 
Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
GONZALEZ, Lélia. Cultura, etnicidade, trabalho: efeitos linguísticos e políticos da exploração da 
mulher. In: VIII Encontro Nacional da Latin American Studies Association. Pittsburgh, Pensilvânia, 
USA, 5-7 de abril, 1979. 
 
GONZALEZ, Lélia. A Categoria Político-cultural de Amefricanidade. Tempo Brasileiro, n. 92-93, p. 69-82, 
1988a. 
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afrolatinoamericano. Revista Isis Internacional, v. 9, p. 133-141, 
1988b. 
 
GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: GONZALEZ, Lélia. Lélia Gonzalez: 
primavera para as rosas negras. São Paulo: UCPA Editora, 2018. p. 190-214. 
 
KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
LERMA, Betty Ruth Lozano. Aportes a un Feminismo Negro Decolonial. Insurgencias Epistémicas de 
Mujeresnegras-afrocolombianas tejidas con retazos de Memorias. Ecuador: Abya Yala, 2019. 
 
LORDE, Audre. La hermana, la extranjera: artículos y conferencias. Madrid: Horas y Horas, 2003. 
 
MUNANGA, Kabengele. As facetas de um racismo silenciado. In: SCHWARTZ, Lilian; QUEIROZ, Renato 
(Org.). Raça e Diversidade. São Paulo: Edusp, 1996. p. 213-229. 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Beatriz Nascimento, Quilombola e Intelectual: Possibilidade nos dias da 
destruição. São Paulo: UCPA Editora, 2018. 
 
PETRONILIO, Paulo. “Se liga, macho”: a encruzilhada po(ética) de uma bixa preta. Ephemera Journal, 
v. 3, n. 6, 2020. 
 
PINHO, Osmundo Araújo; SANSONE, Livio (Org.). Raça: novas perspectivas antropológicas. 2ª ed. rev. 
Salvador: Associação Brasileira de Antropologia, EDUFBA, 2008. 
 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

 

Recebido em 11 de dezembro de 2025. 
Aprovado em 13 de dezembro de 2025. 


