
 

 

AS MISSÕES E O TRABALHO COLETIVO: O PERCURSO DOS OBJETOS NA 

ANTROPOLOGIA FRANCESA NA DÉCADA DE 1930 
 

HELLEN CAETANO1 
 
 

RESUMO 
Os objetos estiveram presentes em toda a constituição da Antropologia como uma ciência. O esforço em 
organizar o trabalho de campo entre os antropólogos e os auxiliares coloniais também teve os objetos como 
parte importante. O objetivo deste ensaio é discorrer sobre o percurso dos objetos na Antropologia Francesa 
clássica, focalizando a década de 1930 como período-chave para compreender a importância da cultura material 
para a disciplina. O percurso dos objetos foi construído com base nos trabalhos coletivos, projetos coloniais, 
viagens e museologia. Para tanto, os objetos têm viajado a partir do encontro com os especialistas, seguindo 
novos cursos e adquirindo novas racionalidades. 
 

PALAVRAS-CHAVE 
Objetos; Cultura Material; Projetos coloniais; Museus. 

 

THE MISSIONS AND COLLECTIVE WORK: THE JOURNEY OF OBJECTS IN FRENCH ANTHROPOLOGY IN 

THE 1930S 
 

ABSTRACT 
Objects have been present throughout the formation of Anthropology as a science. The effort to organize 
fieldwork between anthropologists and colonial assistants also relied on objects as an important component. 
The aim of this essay is to discuss the trajectory of objects in classical French Anthropology, focusing on the 
1930s as a key moment for understanding the importance of material culture to the discipline. The trajectory of 
objects was shaped through collective work, colonial projects, travel, and museology. Thus, objects have 
traveled through encounters with specialists, following new paths and acquiring new rationalities. 

 

KEYWORDS 
Objects; Material Culture; Colonial Projects; Museums. 

 

LES MISSIONS ET LE TRAVAIL COLLECTIF : LE PARCOURS DES OBJETS DANS L’ANTHROPOLOGIE 

FRANÇAISE DES ANNÉES 1930 
 

                                                                  RÉSUMÉ 
Les objets ont été présents tout au long de la constitution de l’Anthropologie en tant que science. L’effort 
d’organiser le travail de terrain entre les anthropologues et les auxiliaires coloniaux a également fait des objets 
un élément important. L’objectif de cet essai est de discuter du parcours des objets dans l’Anthropologie 
française classique, en mettant l’accent sur les années 1930 comme un moment clé pour comprendre 
l’importance de la culture matérielle pour la discipline. Le parcours des objets s’est construit à partir de travaux 
collectifs, de projets coloniaux, de voyages et de la muséologie. Ainsi, les objets ont circulé à partir de leur 

 
1 Professora substituta no Instituto de Ciências Sociais (ICS) da Universidade Federal de Alagoas 
(UFAL). Doutora em Antropologia Social pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 
Contato: hellen.caetano@ics.ufal.br.  

mailto:hellen.caetano@ics.ufal.br


Caetano 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 217-224 

rencontre avec des spécialistes, suivant de nouveaux parcours et acquérant de nouvelles rationalités. 

 
MOTS-CLÉS 

Objets ; Culture matérielle ; Projets coloniaux ; Musées. 
 

LAS MISIONES Y EL TRABAJO COLECTIVO: EL RECORRIDO DE LOS OBJETOS EN LA ANTROPOLOGÍA 

FRANCESA EN LA DÉCADA DE 1930 
 

                                                                 RESUMEN 
Los objetos han estado presentes a lo largo de toda la constitución de la Antropología como ciencia. El esfuerzo 
por organizar el trabajo de campo entre antropólogos y auxiliares coloniales también consideró a los objetos 
como una parte importante. El objetivo de este ensayo es analizar el recorrido de los objetos en la Antropología 
francesa clásica, centrando la atención en la década de 1930 como un momento clave para comprender la 
importancia de la cultura material para la disciplina. El recorrido de los objetos se construyó a partir de trabajos 
colectivos, proyectos coloniales, viajes y museología. De este modo, los objetos han viajado a partir del 
encuentro con especialistas, siguiendo nuevos cursos y adquiriendo nuevas racionalidades. 

 

PALABRAS CLAVE 

Objetos; Cultura material; Proyectos coloniales; Museos. 



As missões e o trabalho coletivo 

219 

“Las colecciones de museo siguen siendo el único medio de escribir la historia” (Mauss, 2006, p. 33). 
 

Os objetos estiveram presentes em toda a constituição da antropologia como uma 

ciência. No que diz respeito à consolidação da antropologia francesa, o esforço em organizar 

e racionalizar o trabalho de campo entre antropólogos e seus auxiliares coloniais (L’Estoile, 

2003) também tem os objetos como parte constituinte desse empreendimento. Neste breve 

texto, tem-se o objetivo de discorrer sobre o percurso dos objetos na antropologia francesa 

clássica, focalizando a década de 1930 como período-chave para compreender o papel e a 

importância da cultura material para a disciplina. Benoît de L’Estoile (2003) argumenta que, 

nos anos 30, o modelo alternativo de pesquisa baseado na divisão de trabalho teve seu 

apogeu, permitindo compreender traços institucionais e intelectuais que marcaram e 

estruturaram a antropologia francesa no período entre guerras. O percurso dos objetos, 

desse modo, foi construído em meio a trabalhos coletivos, projetos coloniais, viagens e 

museologia. 

Marcel Mauss foi um sociólogo e antropólogo francês renomado e uma referência 

incontornável quando consideramos a cultura material e o trabalho de campo especializado. 

No Ensaio sobre a Dádiva (2003b [1934]), Mauss discorre sobre os diferentes sistemas de 

trocas/dádivas em sociedades distintas como a Melanésia, Polinésia e dos índios do Noroeste 

Americano, buscando o princípio comum que regula tais trocas. Seguindo a coisa dada, o 

autor mostra como, quando a troca se materializa, várias dimensões da vida social ficam 

ressaltadas. Esboços sobre a cultura material também podem ser vistos a partir da 

publicação de “As técnicas do corpo” (2003a [1934]), no qual Mauss circunscreve o corpo 

como o primeiro e mais natural instrumento do homem, configurando-se como um objeto-

técnico. No que se refere à consolidação do trabalho de campo especializado na 

antropologia francesa, Mauss (1979) enfatiza que trabalhar em equipe é essencial para 

composição do trabalho de campo, uns ficando destinados ao registro, outros à classificação. 

Para o autor, o conhecimento intensivo dos fatos só é possível a partir da colaboração de 

diferentes especialistas, pois toda ciência é um trabalho em conjunto. Mauss (1979) ressalta 

que o mundo social é complexo e material, moral e espiritual. O objetivo do trabalho 

coletivo, afirma Mauss, é buscar e reanalisar os “fatos”. 

Segundo Benoît de L’Estoile (2003), no decorrer dos anos 30, a antropologia 

francesa se constituiu em torno de um projeto de uma Ciência do Homem em sua totalidade, 

reunindo, ao mesmo tempo, a antropologia física, a etnografia e a pré-história, referindo-se 

ao ramo das ciências naturais, fato essencial para entender a própria organização do trabalho 

na disciplina. L’Estoile evidencia que Marcel Mauss foi um dos grandes entusiastas do 

movimento de melhoria da qualidade dos dados, esforçando-se para orientar observações e 

insistir na formação dos profissionais coloniais que estivessem em campo coletando 



Caetano 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 217-224 

informações e objetos. O autor mostra que a fundação do Institut d’Ethnologie, em 1925, foi 

parte essencial da preparação dos observadores para a coleta de dados no trabalho de 

campo, a partir da difusão dos questionários destinados ao recolhimento de objetos e dados 

etnográficos. Desse modo, L’Estoile enfatiza que, para que um objeto ou fato pudesse 

constituir um “dado” útil, ele deveria ser obtido a partir de um protocolo específico e 

especializado. 

No Manual de Etnografia, Marcel Mauss (1947) mostra que o etnógrafo profissional 

deve praticar o método intensivo, devendo dar conta da morfologia social, da fisiologia social 

e dos fenômenos gerais. O primeiro objeto de trabalho apresentado pelo autor é o diário de 

campo, no qual deve-se discorrer sobre o trabalho realizado durante a jornada. Fichas e 

objetos entram neste diário para poderem ser consultados posteriormente. Mauss indica que 

todo objeto coletado deve ser acompanhado de uma ficha descritiva, já que o 

estabelecimento destas coleções de objetos é importante para a prática e teoria 

antropológica. O autor evidencia que os coletores devem compor séries lógicas, ressaltando 

a importância das localizações destes objetos, pois, sem isso, nenhum deles poderia compor 

um museu. Cada objeto deveria receber uma numeração que remeteria a um inventário e 

uma ficha descritiva, no qual se poderia consultar sobre seu uso e sua fabricação. Mauss 

mostra que também seria útil tal ficha ser acompanhada de anexos fotográficos e 

cinematográficos, pois isto seria essencial para entender o modo de funcionamento de cada 

objeto. O intuito de executar essas tarefas com maestria residiria em explicar o objeto para 

além de seu valor técnico, mas também seus outros sentidos, como morais e religiosos. 

 O que queremos refletir, neste ensaio, não é a ideia de que os objetos são seres 

atuantes por si mesmos, mas enfatizar como a cultura material foi parte essencial do estudo 

da vida social e da própria consolidação da antropologia francesa. L’Estoile (2003) demonstra 

que as criações institucionais, como a do Musée de l’Homme, podem ser vistas como uma 

aplicação do programa de Marcel Mauss, baseado em uma epistemologia naturalista. O 

museu é instituído como um lugar moderno que abre espaço para a diversidade das 

sociedades humanas (Cavignac, 2012). Considerando a coleta de objetos, fonte importante 

para a estruturação de um museu, L’Estoile demonstra que as coletas podem ser 

compreendidas mais facilmente se levarmos em conta que os objetos são concebidos a partir 

do modelo de exemplar/amostra; como exemplo, podemos entender que as coleções 

etnográficas são equivalentes a coleções de crânios, realizadas pela antropologia física, 

algumas décadas antes. Esses objetos deveriam ser recolhidos e identificados, pois o 

trabalho etnográfico residiria exatamente em conseguir compor fichas descritivas exaustivas 

e satisfatórias, sem os quais os dados sobre os objetos e o próprio entendimento sobre eles 

ficariam comprometidos. 



As missões e o trabalho coletivo 

221 

Vale ressaltar que a França realizou as primeiras missões etnográficas oficiais em 

suas colônias, desse modo, a própria coleta de objetos se constituiu como uma atividade 

marcada fortemente pelo colonialismo. Contudo, seguindo os argumentos expostos por 

Julie Cavignac (2012), essas atividades devem ser compreendidas dentro de contextos 

específicos, ressaltando as características positivas que trouxeram ao trabalho etnográfico. A 

autora demonstra que o projeto do Musée de l’Homme é marcado pelas ações de 

antropólogos com ideais progressistas como Marcel Mauss, Lucien Lévy-Bruhl e Paul Rivet, 

trazendo consigo um compromisso intelectual e político contra o racismo, com o intuito de 

popularizar a ciência. Para L’Estoile (2006), o Musée de l’Homme se configura como um lugar 

demarcado por um tipo de novo humanismo colonial, reconhecendo o Homem como um 

objeto da política e do conhecimento. Segundo o autor, o museu surge como um 

instrumento de relativização, lugar privilegiado para a afirmação da etnologia e de sua 

institucionalização. Configura-se como um “museu dos Outros”, encarnando a reivindicação 

de um universalismo pluralista que viria a fazer parte da contribuição da França para o 

mundo. A importância de coletar objetos e leva-los ao museu residiria na necessidade de que 

estes pudessem servir como “provas”, como dados dos fatos sociais (L’Estoile, 2006). 

Julie Cavignac (2012) afirma que o modelo subjacente de qualquer abordagem 

científica da época era baseado em coleções, que seriam versões materializadas da pesquisa, 

baseadas em observação e classificação de fatos sociais. Nesse ponto, a autora ressalta que o 

trabalho de campo não se limitava a um grupo específico, mas estava associado a uma 

extensa coleta de objetos realizada durante as expedições etnográficas. Uma das primeiras 

expedições organizadas foi a missão Dakar-Djibouti (1931−1933) que passou por diferentes 

países africanos. A expedição foi organizada pelo Institut d’Ethnologie e pelo Muséum 

d’Histoire Naturelle, sendo liderada por Marcel Griaule e tinha como objetivo recolher “fatos” 

e objetos. Com o intuito de racionalizar as práticas científicas coloniais, o instituto investiu na 

impressão de um documento que daria subsídios para realizar as tarefas vinculadas a esta 

racionalização (L’Estoile, 2007). Nas Instructions sommaires pour les collecteurs d’objets 

ethnographiques (1931), afirma-se que a tarefa de constituir coleções de objetos é urgente. 

Nessas instruções, ratifica-se também que praticamente todos os fenômenos da vida social 

são passíveis de expressão a partir dos objetos, baseando-se na própria relação entre os 

homens e a cultura material. Desse modo, as coleções de objetos deveriam ser 

sistematicamente coletadas a partir do trabalho coletivo especializado, visto que se 

configurariam como uma rica coleção de evidências, utilizadas posteriormente para 

caracterizar diferentes tipos de civilização. Podemos ver isso mais claramente no relatório 

geral da Missão Dakar-Djibouti (1932), documento feito por Marcel Griaule. Neste, o 

antropólogo descreve os objetos que teriam sido recolhidos até o momento, dentre eles, 

cerca de sessenta pedras pintadas, 200 bonecos, além de utensílios domésticos e objetos 



Caetano 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 217-224 

rituais de circuncisão. Marcel Griaule também ratifica que cada objeto é acompanhado por 

uma folha descritiva com cópia, na qual são descritos termos e informações nativas sobre 

proveniência, uso e fabricação, bem como registros fotográficos, cinematográficos ou 

sonoros, quando possível e necessário. Vemos, nesse ponto, como o projeto de Mauss, 

expresso no Manual de Etnografia (1947), foi sendo seguido pelos trabalhadores em campo 

vinculados à missão. 

A antropologia francesa e os antropólogos da década de 1930 se esforçaram para 

criar um sistema racionalizado de divisão do trabalho, sistemático e centralizado. L’Estoile 

(2011) argumenta que o nascimento da antropologia se relaciona estritamente com o 

museu, pois esse era o lugar de onde se falava e onde se produzia o conhecimento 

antropológico, em um tipo de projeto enciclopédico. Para sustentar esse modelo de 

organização burocrática em torno das pesquisas, L’Estoile enfatiza que deveria existir um 

centro de controle e uma rede de colaboradores locais que recebem informações do centro 

(Paris), realizam suas coletas com base nestas instruções e enviam de volta objetos e “fatos”, 

descritos e rotulados, para que posteriormente possam ser classificados e sistematizados no 

Musée de l’Homme (e, anteriormente, no Musée du Trocadéro). 

Foquemos agora na ideia de “enviar de volta”, ou seja, no percurso que os objetos 

teriam que fazer até chegar ao museu. Em um texto intitulado “O olho do Etnográfo”, 

Fernanda Peixoto (2011) se propõe a retornar os temas da viagem etnográfica e da formação 

do etnólogo, a partir da experiência de Michel Leiris na missão Dakar-Djibouti. A autora 

argumenta que o deslocamento no espaço e na experiência em diferentes lugares e culturas 

fazem parte da produção de conhecimento antropológico, até para o antropólogo de 

gabinete, visto que este também acessaria os dados de viagem feito por outros. 

Considerando isso, o que quero argumentar é que os objetos ⎯ e não só o etnógrafo ⎯ 

também viajam; além das fichas descritivas e das fotografias que mostram seu 

funcionamento, o percurso feito pelos objetos até chegar aos museus são também partes 

constituintes e importantes daquilo que será exposto. A antropologia francesa e os seus 

trabalhadores, desse modo, explicitaram um compromisso político de “salvaguardar” tais 

objetos, com o objetivo de construir um “arquivo total da humanidade” (L’Estoile, 2003). 

Inspirada pelos argumentos de Cavignac (2012), enfatizo a ideia de que a coleta em 

contextos coloniais, que retira esses objetos de seu “lugar de origem”, faz com que esses 

artefatos ganhem novos sentidos e racionalidades. Sua função muda, constituindo-se, a 

partir disso, em um objeto etnográfico que será exposto em museus. 

Em “A África Fantasma” (2007), Michel Leiris descreve a sua participação na missão 

Dakar-Djibouti (1931–1933), dirigida por Marcel Griaule. Como visto anteriormente, a missão 

tinha como objetivo a coleta de objetos, documentos e registros para composição do Musée 

de l’Homme, em Paris. O trabalho de campo aprendido e realizado durante a missão fez com 



As missões e o trabalho coletivo 

223 

que Leiris confrontasse dilemas pessoais e éticos em meio ao projeto colonial francês no 

continente africano. Ao narrar o seu desconforto em participar das práticas de coleta, Leiris 

critica a apropriação de objetos sagrados, retirando-lhes do seu contexto. Assim, Leiris 

propõe que a ideia de “salvaguardar” os objetos era a base de uma relação desigual de poder 

entre os cientistas franceses e as comunidades africanas. 

Desse modo, Leiris (2007) faz uma crítica crucial à antropologia como ferramenta da 

prática colonial, questionando, além disso, a própria legitimidade com que os antropólogos 

da época coletavam os objetos. Essa coleta, para Leiris, baseava-se em uma violência 

simbólica e material, já que eram realizadas em meio à coerção ou ao suborno. Sua crítica vai 

além de pensar a retirada violenta dos objetos de seu contexto, já que, para Leiris, os objetos 

rituais eram retirados de sua cultura viva para serem catalogados e exibidos em museus. 

Michel Leiris (1951) argumenta que o desenvolvimento da etnografia foi efetuado 

em meio à expansão colonial. Esses etnógrafos, de acordo com Leiris, adquiriam também os 

objetos que seriam estudados e conservados em museus, enfatizando que essa ação se 

constitui em um desvio de seus usos e suas funções. Considerando tais pressupostos 

expostos pelo autor, até mesmo a ideia de “salvaguardar culturas” deve ser vista e 

considerada com cautela, compreendendo que esses grupos não estão congelados no 

tempo, mas sim em constante movimento. De acordo com Benoît de L’Estoile (2011), os 

objetos expostos em museus, são portadores de história; a própria negociação que permitiu 

a ida até o museu deve ser reconhecida. 

Procurei destacar como a cultura material se constituiu como uma parte essencial 

do trabalho antropológico, considerando a divisão do trabalho de campo, projetos coloniais, 

museologia e viagens dos objetos e dos etnógrafos. Os objetos viajam a partir do encontro 

com as equipes especializadas, seguindo novos cursos e adquirindo novas racionalidades. 

Portanto, devemos não só obter informações sobre as coletas dos objetos, mas também de 

seu percurso e das relações históricas imbricadas nesses artefatos. Os museus e os objetos, 

no sentido exposto por L’Estoile (2011), são produtos de relações coloniais entre a Europa e 

outros continentes, como a África e as Américas, e este ponto precisa ser levado em 

consideração em nossas relações como antropólogos e até mesmo para que fiquem 

disponíveis para os frequentadores dos museus. Questionar e compreender o percurso e os 

fluxos dos objetos torna-se essencial para o entendimento da própria constituição da 

Antropologia Francesa como uma ciência localizada. 

 

REFERÊNCIAS 
 
CAVIGNAC, Julie A. L'Américanisme français au début du XXème siècle: projets politiques, muséologie 
et terrains brésiliens. Vibrant: Virtual Brazilian Anthropology, v. 9, p. 24-81, 2012. 



Caetano 

Revista Mundaú, 2025, n. 17, p. 217-224 

 
CLIFFORD, James. Conte-me sobre sua viagem: Michel Leiris. Revista de Ciências Sociais, v. 44, n. 2, p. 
137-149, 2013. 
 
GRIAULE, Marcel. Mission Dakar-Djibouti, rapport général (mai 1931-mai 1932). Journal des 
africanistes, v. 2, n. 1, p. 113-122, 1932. 
 
IFAN. Instructions sommaires pour les collecteurs d’objets ethnographiques. Paris: Musée 
d’Ethnographie/Mission Scientifique Dakar-Djibouti, 1931. 
 
L’ESTOILE, Benoît de. "O arquivo total da humanidade": utopia enciclopédica e divisão do trabalho na 
etnologia francesa. Horizontes Antropológicos, v. 9, p. 265-302, 2003. 
 
L’ESTOILE, Benoît. A experiência do museu é a de se deslocar: entrevista com Benoît L’Estoile (Eduardo 
Dimitrov; Ilana Seltzer Goldstein; Mariana Françozo). Proa–Revista de Antropologia e Arte, v. 1, n. 3, p. 
1-14, 2011. 
 
L'ESTOILE, Benoît de. Les Musées des Autres, du Trocadéro au Musée de l'Homme. In: L’ESTOILE, 
Benoît. France and its Others: New Museums, New Identities/La France et ses Autres: Nouveaux 
Musées, Nouvelles Identités. Chicago Center in Paris, 2006. p. 944-961. 
 
LEIRIS, Michel. O etnógrafo perante o colonialismo. In: SANCHES, Manuela Ribeiro. Malhas Que os 
Impérios Tecem: Textos Anti-Coloniais, Contextos Pós-Coloniais. Lisboa, Edições, 1951. p. 199-218. 
 
LEIRIS, Michel. A África Fantasma. São Paulo: Cosac & Naify, 2007. 
 
MAUSS, Marcel. As técnicas do corpo. In: MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Casac 
Naify, 2003a [1934]. p. 399-422. 
 
MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a Dádiva. In: MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac 
Naify, 2003b [1934]. p. 183-314. 
 
MAUSS, Marcel. L'œuvre de Mauss par lui-même. Revue française de sociologie, v. 20, n. 1, p. 209-220, 
1979. 
 
MAUSS, Marcel. Métodos de observación. In: MAUSS, Marcel. Manual de etnografia. 1ª Ed. Buenos 
Aires: Fondo de Cultura Económica, 2006. p. 29-39. 
 
PEIXOTO, Fernanda Arêas. O olho do etnógrafo. Sociologia & Antropologia, v. 1, p. 195-215, 2011. 
 
 

Recebido em 9 de agosto de 2025. 
Aprovado em 4 de setembro de 2025. 

 

 

 


