CONTRA COLONIALIDADE PUNK? POETICA DA REVOLTA E SUBJETIVIDADES
INSURGENTES NA CENA BRASILEIRA

ISADORA LIMA RODRIGUES'

RESUMO

Este artigo desenvolve uma reflexdo tedrico-metodoldgica encarnada, baseada na autoetnografia dissidente e
contra-colonial, para analisar as contradicoes internas da cena punk no Brasil e sua imbricacdo com a matriz
colonial de poder. A partir de vivéncias situadas no Distrito Federal, a pesquisa adota o corpo-corpus da autora
— periférico, fluido, neurodivergente e dissidente — como ferramenta analitica e campo empirico. O objetivo é
desnaturalizar pactos brancos, cisheteronormativos, capacitistas e patriarcais que persistem em espacos de
resisténcia, revelando os limites de um punk que se afirma libertario, mas reproduz normatividades estruturais.
Mobilizando critica decolonial e epistemologias negras e feministas, o texto aprofunda os conceitos de contra-
colonialidade e interseccionalidade. A anélise de zines e do relato encarnado convoca uma poética da revolta
que rompe com a mitologia da marginalidade branca e reivindica uma estética radical comprometida com lutas
antirracistas, antipatriarcais e anti-LGBTfdbicas.

PALAVRAS-CHAVE
Punk; Contra-colonialidade; Interseccionalidade; Subjetividade Insurgente;
Autoetnografia.

COUNTER COLONIAL PUNK?
POETICS OF REVOLT AND INSURGENT SUBJECTIVITIES IN THE BRAZILIAN SCENE

ABSTRACT

This article develops an embodied theoretical-methodological reflection grounded in dissident and counter-
colonial autoethnography to examine the internal contradictions of the punk scene in Brazil and its
entanglement with the colonial matrix of power. Drawing from situated experiences in the Federal District, the
research adopts the author’s body-corpus — peripheral, fluid, neurodivergent, and dissident — as both an
analytical tool and an empirical field. The aim is to denaturalize the white, cisheteronormative, ableist, and
patriarchal pacts that persist within resistance spaces, revealing the limits of a punk movement that claims to
be libertarian while reproducing structural normativity. Mobilizing decolonial critique and Black and feminist
epistemologies, the text deepens the concepts of counter-coloniality and intersectionality. Through the analysis
of zines and embodied narrative, the article advances a poetics of revolt that disrupts the mythology of white
marginality and affirms a radical aesthetic committed to antiracist, anti-patriarchal, and anti-LGBTQIA+
struggles.

KEYWORDS
Punk; Counter-coloniality; Intersectionality; Insurgent Subjectivity; Autoethnography.

" Doutoranda em Artes Cénicas pelo Programa de Pés-graduacdo em Artes Cénicas (PPGCEN) pela
Universidade de Brasilia (UnB), linha de pesquisa Cultura e Saberes para a Cena. Mestra em Artes
Cénicas pelo mesmo programa, na linha Processos Composicionais para a Cena. Especialista em
Gestdo Cultural pelo Servico Nacional de Aprendizagem Comercial de S3o Paulo (SENAC-SP).
Licenciada em Danca pelo Instituto Federal de Brasilia (IFB). Pedagoga pelo Instituto de Educacdo
Superior de Brasilia (IESB). Professora do ensino basico da rede publica do Distrito Federal e
educadora popular. Pesquisadora nas areas de arte, educacao e literatura.




Rodrigues

CONTRE COLONIALITE PUNK?
POETIQUE DE LA REVOLTE ET SUBJECTIVITES INSURGEES DANS LA SCENE BRESILIENNE

RESUME

Cet article propose une réflexion théorique et méthodologique incarnée, fondée sur une autoethnographie
dissidente et contre-coloniale, afin d’examiner les contradictions internes de la scéne punk au Brésil et son
imbrication avec la matrice coloniale de pouvoir. A partir d’expériences situées dans le District Fédéral, la
recherche adopte le corps-corpus de l'auteure — périphérique, fluide, neurodivergent et dissident — comme
outil analytique et champ empirique. L'objectif est de dénaturaliser les pactes blancs, cis-hétéronormatifs,
capacitistes et patriarcaux qui persistent dans les espaces de résistance, révélant les limites d'un punk qui se
prétend libertaire tout en reproduisant des normativités structurelles. Mobilisant la critique décoloniale ainsi
que des épistémologies noires et féministes, le texte approfondit les concepts de contre-colonialité et
d'intersectionnalité. A travers U'analyse de zines et du récit incarné, larticle avance une poétique de la révolte
qui rompt avec la mythologie de la marginalité blanche et affirme une esthétique radicale engagée contre le
racisme, le patriarcat et la LGBTphobie.

MOTS-CLES
Punk; Contre-colonialité; Intersectionnalité; Subjectivité Insurgée; Autoethnographie.

/CONTRA COLONIALIDAD PUNK?
POETICA DE LA REVUELTA Y SUBJETIVIDADES INSURGENTES EN LA ESCENA BRASILENA

RESUMEN

Este articulo desarrolla una reflexion tedrico-metodoldgica encarnada, basada en una autoetnografia disidente
y contra-colonial, para examinar las contradicciones internas de la escena punk en Brasil y su relacion con la
matriz colonial de poder. A partir de experiencias situadas en el Distrito Federal, la investigacion adopta el
cuerpo-corpus de la autora —periférico, fluido, neurodivergente y disidente— como herramienta analitica y
campo empirico. El objetivo es desnaturalizar los pactos blancos, cisheteronormativos, capacitistas y
patriarcales que persisten en espacios de resistencia, revelando los limites de un punk que se declara libertario
mientras reproduce normatividades estructurales. Movilizando la critica decolonial y epistemologias negras y
feministas, el texto profundiza los conceptos de contra-colonialidad e interseccionalidad. A través del analisis de
zines y del relato encarnado, el articulo propone una poética de a revuelta que rompe con la mitologia de la
marginalidad blanca y afirma una estética radical comprometida con luchas antirracistas, antipatriarcales y anti-
LGBTfdbicas.

PALABRAS CLAVE
Punk; Contra-colonialidad; Interseccionalidad; Subjetividad Insurgente;
Autoetnografia.

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

INTRODUCAO

O punk? em sua heterogeneidade e historicidade na cena brasileira, nunca se
limitou a ser um mero género musical, mas se manifestou como uma poética da revolta que
se constituiu como campo de intensas disputas estéticas e politicas. Desde as primeiras
manifestacoes nas grandes metrépoles, com suas ocupacoes territoriais e sociabilidades,
documentadas, por exemplo, pela antropéloga Janice Caiafa (1985) em sua emblematica
obra Movimento punk na cidade, até as formacdes contempordneas na periferia do Distrito
Federal (Alcantara, 2019), essa cena se forjou como um espaco de contestacdo radical 3
ordem social, politica e econdémica. A contestacdo social se dirige ao conformismo da classe
média e a hipocrisia das relacdbes normativas (branquitude, familia, moral); a contestacdo
politica se manifesta no anarquismo? e no antifascismo®, rejeitando o Estado e as formas de
autoridade institucional; e a contestacdo econémica se concretiza no DIY (Do It Yourself)’, que
nega o capitalismo cultural e as hierarquias do mercado fonografico. Contudo, a pulsao
libertdria inerente ao movimento, ndo o isenta da reproducdo de estruturas de poder
internalizadas, as quais se manifestam no pacto da branquitude (Bento, 2019) que invisibiliza
as pautas raciais; na cisheteronormatividade que exclui corpos LGBTQIAPN+; no patriarcado

que silencia mulheres; e no capacitismo que marginaliza as neurodivergéncias e as

2 0 termo "punk" evoluiu de um insulto depreciativo e vulgar do inglés — que significava pessoa
desprezivel, prostituta ou marginal — para a identidade de um movimento contracultural. A
apropriacdo do termo na década de 1970 foi um ato deliberado de desafio, no qual os jovens e as
bandas, como os Sex Pistols, abracaram a marginalidade e a rejeicdo social. Assim, "punk" passou a
simbolizar uma atitude de rebeldia, simplicidade musical (trés acordes), niilismo ("No Future") e,
posteriormente, a filosofia do "Faca Vocé Mesmo" (DIY), rejeitando o establishmente qualquer
forma de autoridade. Janice Caiafa (1985) argumenta que o punk possui uma "natureza evasiva" e
que, quando se tenta fixar uma definicdo, ele estd pronto a escapar eficientemente e atacar,
desafiando categorizacoes estaticas.

3 A ideia de anarquismo no movimento punk é central para a sua filosofia e pratica, manifestando-se
como uma forte oposicdo a qualquer forma de autoridade, hierarquia e opressdo estatal ou
capitalista. O anarquismo fornece a base ideoldgica para a atitude rebelde e o principio "Faca Vocé
Mesmo" (DIY) do punk. Muitos punks, especialmente os ligados ao movimento "anarcopunk"
(ou peace punks), acreditam na acdo direta como meio de transformacao social, em vez de depender
de sistemas politicos tradicionais. Isso se traduz em ativismo, manifestacdes e criacdo de
alternativas praticas ao sistema.

4 Um movimento politico e uma ideologia que se opde fundamentalmente as ideologias, aos grupos
e aos regimes fascistas e de extrema-direita. Surgido na Europa na década de 1920 como resposta
direta a ascensdo de lideres como Benito Mussolini na Itdlia e Adolf Hitler na Alemanha, o
antifascismo ndo é uma organizacao unificada, mas um termo amplo que descreve uma variedade de
grupos auténomos e individuos com um objetivo comum: combater o fascismo em todas as suas
manifestacoes.

> A traducdo direta de "Do It Yourself' (DIY) para o portugués é "Faca Vocé Mesmo". O conceito
refere-se a uma ética e cultura dentro do punk rock que prega a autossuficiéncia e a independéncia
de sistemas comerciais e profissionais estabelecidos. E um movimento que incentiva a criacio de
musica, arte e eventos de forma independente e colaborativa, sem depender da industria
fonogréfica ou de grandes corporagoes. O ato de "fazer vocé mesmo" é frequentemente uma forma
de resisténcia politica, promovendo a mudanca social e o empoderamento individual e coletivo.

83



Rodrigues

deficiéncias. Tais estruturas criam uma "Casa do Capataz" (Kilomba, 2019) dentro do préprio
espaco da revolta, transformando o refgio em mais um palco de opressdo. E justamente
nessa fissura — entre a utopia da liberdade e a reproducdo da norma — que reside a
inquietacdo central deste artigo.

Proponho uma andlise critica dessas contradicdes a partir do conceito de Contra-
Colonialidade Punk. O termo contra-colonialidade (Nego Bispo, 2023; Gonzdlez, 2020;
Césaire, 2022) aqui empregado ndo é uma simples atualizacdo do anticolonialismo, mas uma
ferramenta que exige a leitura da histéria e das lutas sociais sob o prisma da persisténcia da
matriz colonial de poder na contemporaneidade. Se, como afirma Aimé Césaire (2022) em
seu Discurso sobre o Colonialismo, a matriz colonial ndo é um acidente, mas estd
profundamente enraizada no corpo da civilizacdo ocidental como uma doenca que a
corrompe e a desumaniza, a contra-colonialidade emerge como a acdo insurgente que visa
desmantelar essa matriz em todos os seus niveis. Para Frantz Fanon (2008; 2021), essa matriz
doentia se manifesta na esfera mais intima e vulnerdvel: a subjetividade do colonizado. A
revolta do condenado da terra é, acima de tudo, uma busca pela recuperacdo de sua
subjetividade, roubada e aprisionada pelo peso do olhar branco e da violéncia psiquica
descrita em Pele Negra, Mdscaras Brancas. A contra-colonialidade, nesse sentido, é a violéncia
tedrica e estética necessaria para romper com a alienacdo e, crucialmente, para destruir o
espelho colonial que insiste em reproduzir a opressdo mesmo nos espacos de resisténcia
(Kilomba, 2019). O trabalho de Césaire estabelece, portanto, a critica estrutural (a doenca da
civilizacdo), e Fanon oferece a leitura psicopolitica (o trauma no corpo e na mente), unindo-se
para fundamentar o imperativo ético da Contra-Colonialidade.

Portanto, a Contra-Colonialidade Punk se estabelece como um imperativo ético e
estético que convoca a cena a romper com a mitologia da marginalidade branca,
enfrentando internamente os racismos, as cisheteronormatividades, os capacitismos e os
patriarcados que garantem a manutencdo de privilégios estruturais (Bento, 2019). E um
chamado a que o espejo (Kilomba, 2019) da resisténcia reflita também as opressdes que ele
carrega.

A interseccionalidade (Crenshaw, 1991; Gonzdlez, 2020; Akotirene, 2020) é
mobilizada neste artigo ndo apenas como uma ferramenta analitica para identificar o
cruzamento de opressdes, mas como uma pratica ética e politica que rege a prépria contra-
colonialidade. Ao invés de meramente somar as categorias de raca, género, classe e
sexualidade, ela revela como estas se constituem em uma matriz Unica de poder. Lélia
Gonzdlez (2020) elabora o conceito de Amefricanidade para demonstrar que, no Brasil, a
opressdo é inseparavel de uma tripla dimensao que forja a experiéncia histérica: raca, classe
e género. Para Gonzdlez, ndo se trata de somar opressoes, mas de reconhecer a unidade

histérica e a articulacdo estrutural delas. O racismo, o sexismo e o classismo ndo operam

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

isoladamente; eles coproduzem uma matriz de violéncia especifica. Ao aplicar essa lente ao
punk brasileiro, somos obrigados a questionar: as experiéncias de marginalidade de uma
pessoa branca, cisgénero e de classe baixa sdo as mesmas de uma pessoa negra, trans e de
classe baixa? A resposta é crucialmente negativa, e a interseccionalidade permite mapear
essa diferenca.

Carla Akotirene (2018) complementa essa visdo ao insistir na leitura da
interseccionalidade como ferramenta para a justica social e como uma necessidade
metodolégica que emerge das lutas. E a partir das periferias, dos corpos dissidentes e das
existéncias fora da norma que se exige essa andlise complexa.

No contexto punk, isso significa que a mera critica ao capitalismo (o eixo de classe),
muitas vezes priorizada pelo punk hegemdnico, é insuficiente. A poética da revolta se torna
vazia se o patriarcado e o racismo continuarem a moldar as relacoes de poder internas (quem
lidera as bandas, quem tem voz nas zines, quem ¢ alvo de violéncia nos shows). Assim, a
interseccionalidade no punk é a exigéncia de que a luta contra a opressao externa (o sistema)
seja espelhada na luta contra a opressdo interna (a cena). O punk contra-colonial é aquele
que se constréi ativamente a partir das fissuras da cisnormatividade (que silencia a questao
Queercore) e do machismo (que originou o Riot Grrrl), mas que entende que a negritude e a
amefricanidade sdo as chaves para decifrar a raiz colonial dessas violéncias (como o préprio
Afropunk).

Seu aprofundamento é vital para que a poética da revolta se mova do mero
protesto para a construcao de novas formas de sociabilidade verdadeiramente libertérias e
contra-coloniais, pois deslocam a andlise da categoria isolada (como a de classe, que tendeu a
dominar o debate punk branco hegemodnico) para a complexidade das opressdes imbricadas.

Para cumprir esse imperativo tedrico e ético, o artigo adota uma abordagem
tedrico-metodoldgica encarnada, qualificando o que menciono como o uso da trajetdria da
autora ou relato encarnado e a necessidade de desenvolver uma reflexdo tedrico
metodoldgica sobre a utilizacdo da biografia da autora e de seus pares imbricados. Assim, a
subjetividade deixa de ser um mero material aneddtico ou um tom de manifesto
desqualificado, para se tornar a propria ferramenta de pesquisa: o conceito de
autoetnografia (Ellis, 2004; Reed-Danahay, 1997) é um método de pesquisa que combina a
escrita etnografica e autobiografica. Em sua esséncia, ele utiliza a experiéncia pessoal (o eu)
para descrever, analisar e interpretar a cultura (etno). Ao posicionar o pesquisador como
sujeito e objeto de andlise, a autoetnografia opera uma subversdao das metodologias
positivistas tradicionais, que exigem a neutralidade e o distanciamento. Autoras como
Carolyn Ellis (2004) e Deborah Reed-Danahay (1997) defendem que a experiéncia encarnada
ndo é apenas um material narrativo, mas uma fonte de conhecimento valida e rigorosa, capaz

de produzir insights culturais e sociais profundos, especialmente quando foca em temas de

85



Rodrigues

marginalizacdo e trauma. No contexto deste artigo, ela é elevada a Autoetnografia
Dissidente e Contra-Colonial, pois é usada intencionalmente para desestabilizar as normas
metodoldgicas e politicas do campo académico e da cena punk, transformando a vivéncia em
critica.

A anédlise empirica se concentra, em um primeiro momento, na critica de textos e
grafias visuais contidos em zines®. Estes veiculos sdo fundamentais, pois ddo voz e
materialidade a corpos-corpus que, por vezes, ndo possuem vez nos palcos, nos instrumentos
e no microfone, mas que estdo sendo inscritos e escritos pelas margens, operando uma
micropolitica de visibilidade e contestacdo que é inerente a filosofia Faca Vocé Mesmo (DIY).

Em seqguida, a andlise volta-se para os discursos de coletivos e bandas que, de forma
insistente, quebraram a barreira da invisibilidade e representam um punk abertamente
contra-colonial. Além da banda Black Pantera, que sintetiza essa estética com sua critica
feroz ao racismo e ao fascismo, examino a poética de grupos como Dominatrix (Fortemente
feminista e anti-patriarcal) e Anticorpos (pelo viés queer e anti-cisheteronormativo). Estes e
estas artistas tém elaborado uma estética particular de enfrentamento interseccional,
provando que o palco pode ser um territério de insurgéncia.

Este artigo, ao final, busca contribuir com o campo dos estudos de Juventude e de
Cultura Subterranea, indo além da simples descricdo. Suas implicacdes se ddo no plano
tedrico e metodoldgico, pois reafirma o punk ndo apenas como um campo de lutas, mas
como um laboratério de subjetividades insurgentes, capaz de produzir epistemologias a
partir da experiéncia da marginalidade. Em Gltima instancia, o texto convoca a academia e a
cena a reconhecerem que a revolta estd na ruptura radical dos pactos internos, forcando a

cena a praticar o que ela prega: a libertacdo total.

RELATO ENCARNADO

Eu sou uma pessoa nascida e criada numa periferia de Brasilia, especificamente
Ceilandia Norte. Minhas referéncias artisticas tocavam dentro e fora de casa, sendo o Rap e o

Rock/Punk — minhas primeiras escolas.

6 Zines (ou fanzines, de fan magazine) sdo publicacdes independentes, geralmente artesanais e de
baixa tiragem, criadas por entusiastas (f3s) para divulgar contelddos autorais, artisticos ou
informativos sobre temas especificos, fora dos circuitos comerciais e editoriais tradicionais.
Caracterizam-se pelo espirito "faca vocé mesmo" (D/Y, do inglés Do It Yourself) e pela liberdade de
expressao. Foi o movimento punk rock (1970) que popularizou o zine como uma ferramenta cultural
e politica. Revistas como Punk Magazine (NY) e Sniffin' Glue (Londres) usaram a estética "faca vocé
mesmo" — com letras recortadas de jornais e colagens agressivas — para divulgar a musica, a moda
e a ideologia do movimento. A facilidade de acesso a fotocopiadoras de baixo custo facilitou essa
expansdo. Os zines tornaram-se cruciais para o movimento feminista Riot Grrr{ (1990), servindo como
um meio vital para jovens mulheres criarem redes de apoio e discutirem machismo e politica em
suas proprias comunidades, fora da midia mainstream.

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

Cresci ouvindo o Rap local (Cdmbio Negro, Gog, Viela 17, Dino Black, DJ Jamaika,
Cirurgia Moral) e o Punk nacional (Célera, Olho Seco, Ratos de Pordo, Garotos Podres). S6
mais tarde fui buscar as vozes femininas que faziam parte dessa histéria (sozinha): Vera
Veronika, Atitude Feminina, Dina Di, Sharylaine, As Mercenarias, Dominatrix.

Essa jornada revela uma primeira contradicdo crucial: por mais que essas referéncias
chegassem a mim pela periferia, chegavam também pelas maos de homens da familia e
amigos, que consumiam musica, enquanto as mulheres estavam ocupadas com o cuidado e
os afazeres domésticos — uma reproducao bdsica da divisdo sexual e racial do trabalho que
atravessa a prépria cultura underground.

Ao comecar a frequentar gigs (o termo para shows e encontros da cena punk e
hardcore), sentia-me numa espécie de performance, obrigada a buscar o respeito através da
tutela de um homem respeitado por outros (ou simplesmente de um homem) — tanto no
que diz respeito a simplesmente estar presente no espaco como no que tange 3 participacdo
efetiva das expressoes. Perguntavam tudo, com quem estava, se eu era solteira, mas nunca
Se eu escrevia uma zine, tocava um instrumento ou quais eram minhas ideias filoséficas. Essa
invisibilidade forcada é uma das expressoes do patriarcado que opera dentro dos espacos
que se pretendem libertdrios.

Minha resposta a esse desconforto sempre foi a escrita insurgente, aqui cito
Descolonizar é Despatriarcalizar materializada na zine Ecos da Periferia (2024). Nela, a
denuncia se torna a poética da revolta. O texto expde essa hipocrisia interna:

N&o se descoloniza sem despatriarcalizar.
N&o se arranca as garras do colono

sem despedacar as correntes do patriarcado.
Um sistema que oprime todos os corpos

que ndo sdo o dele:

o homem branco, cis, hétero, cristao.

E ele o sujeito de direito universal,

o centro de um mundo que exclui,

a norma que sufoca.

nés somos o alvo:

N&o ha hierarquia na dor,

mas diferentes formas de mirar.

O patriarcal nos empurra ao abismo,

o machismo nos aprisiona.

E cada forma de violéncia

carrega o selo do privilégio:

0 COrpo que Nao sangra,

a voz que nunca cala,

a forca que oprime sem se justificar.
Descolonizar é mais que reescrever a histéria.
E escavar o que foi enterrado,

é ouvir as vozes das que vieram antes,

das que resistiram. E lembrar que o patriarcado
nao € apenas uma estrutura;

é uma arma.

Despatriarcalizar é rasgar a norma.

E ocupar espacos que nos foram negados,

87



Rodrigues

desafiar o discurso que nos molda. E reimaginar o que significa existir
fora das lentes do colonizador.

E nds, mulheres em nossa pluralidade,
SOMOS a insurgéncia.

Nosso grito é coletivo,

nossa luta é tecida em redes,

de resisténcia, de afeto, de revolucao.
Descolonizar é despatriarcalizar.

E enfrentar o sistema

que nos quer divididas,

que nos quer silenciadas.

E é transformar:

cada corpo, cada voz,

cada histéria

em arma de luta,

em ato de liberdade.

(Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024)

A denulncia do patriarcado, contida no texto "Descolonizar é Despatriarcalizar”,
revela que ndo ha hierarquia na dor, mas ha, sim, diferentes formas de mirar a violéncia
colonial. Essa percepcdo é o ponto de partida para a reflexdo interseccional mais profunda: o
fato de meu corpo, sendo branco e pobre, e vivenciar a opressao de género e classe ndo me
equipara a violéncia fundante do racismo, que estrutura a sociedade e, paradoxalmente, a
cena de resisténcia.

Se, N0 Meu caso, a violéncia se manifesta na invisibilidade e na sexualizacdo da
performance em gigs, eu ainda usufruo do Pacto da Branquitude (Bento, 2019) que me
permite circular com uma seguranc¢a que é negada a corpos negros.

E nesse espelho que a critica se torna mais densa, e para escancarar ao que é
mascarado pelo racismo internalizado de discursos “antifascistas”, cito o pungente relato de
Moa (2021) na zine Cuspidas e Escarros, sobre a invisibilizacdo de "Negra Jurema":

Algumas vezes, coisas que permaneceram reconditas por anos ou décadas em algum
compartimento obscuro da mente simplesmente emergem como imagens muito
claras, quase tangiveis, bem diante dos nossos olhos. Essas imagens podem ser
incomodas e até perturbadoras. Provocado por alguns relatos, descricdes e alegorias
em recentes leituras de feministas negras como Patricia Hill Collins, Audre Lorde, Lélia
Gonzalez, Grada Kilomba, bell hooks (assim mesmo, com letras minUsculas) e Beatriz
Nascimento, me recordei de uma garota negra bem retinta que, por um breve
periodo, frequentou algumas reunides de um infame coletivo anarco-punk o qual,
infelizmente, integrei em fins dos anos 1990 aqui em Brasilia. Me lembro bem
claramente de que aquele grupo de pessoas, ditas anarquistas/libertérias, ndo fez
questdo alguma de acolher essa garota, sempre agindo com economia de palavras
para se dirigir a ela e, nas suas auséncias, reiterando afirmacdes de que ela era uma
"laranja" e que "ndo tinha nada a ver" com punk. Como era de se esperar, a mina nao
permaneceu no rolé e, apés comparecer a umas 3 ou 4 reunides, nunca mais foi vista
nesses circulos. Nos encontros seguintes ainda pude presenciar mais alguns
comentdrios negativos sobre aquela garota e, por imaturidade e falta de referenciais
que me permitissem ter um olhar mais apurado e critico em relacdo 3 situacdo
descrita, ndo me dei conta de que o verdadeiro incomodo daquelas pessoas tinha
origem no fato de se tratar de uma mulher preta (que ainda tinha a audacia de se
chamar Jurema, nome indigena e designativo de planta e praticas de "macumbeiro"!).
Jurema era o "outro do outro" no punk, Jurema provocava incbmodo, Jurema nao
podia atender as experiéncias e esteredtipos que a norma hegeménica daquele punk
de classe média havia estabelecido para uma garota punk. Talvez tenha se afastado

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

dos/das punks por razdes semelhantes as que levaram Sojourner Truth, em 1851 na
convencdo dos direitos da mulher em Ohio, a questionar: "E eu ndo sou uma mulher?".
Assim, chamo atencdo para a falsa ideia de que o punk é um espaco imune ao projeto
colonial de silenciamento e exclusdo de grupos subalternos/oprimidos. Uma vez que a
"negra jurema" ndo pode transpor a norma do pensamento colonizado daquele grupo
de punks, fica claro que as mesmas relacbes de poder que articulam o racismo
estrutural na sociedade se reproduzem no punk, embora incontdveis vezes a
tendencia mais notdvel seja o negacionismo em suas indmeras formas e
manifestacdes. Quantas provocacdes de uma mulher preta vocé consegue suportar?
Ccom quais juremas vocé conviveu que ndo a sua faxineira ou empregada doméstica? o
chamado "medo branco" ndo pode maos continuar a silenciosamente pautar um sem-
ndmero de questdes no punk (Moa, Zine Cuspidas e Escarros, 2021, n.p.).

A exclusdo de Jurema — ndo apenas por ser mulher, mas por ser mulher preta
retinta e carregar um nome que evoca a ancestralidade e o(a) macumbeiro(a) — é a prova
cabal de que a branquitude se consolida como hegemonia estética e social do punk. A cena
replica o racismo estrutural da sociedade, onde o "outro do outro" (o corpo negro) provoca
um incdmodo que leva ao negacionismo e a expulsao.

O texto-relato de Moa denuncia ndo sé a exclusao racial, mas o quanto ela serve de
espelho para todas as outras exclusdes: se a branquitude se consolida como hegemonia
estética do punk, o mesmo ocorre com a heterossexualidade, a cisgeneridade, o corpo
magro e a masculinidade performada como resisténcia. Minha critica se amplia: ser punk ndo
basta. E preciso ser punk contra o punk que pactua com o sistema.

Reconhecendo-me como uma pessoa branca, entendo que parte fundamental do
combate antifascista e contra-colonial é o exercicio constante do espelho. Ndo ha ruptura
possivel sem o questionamento de nossos privilégios. Inspirada por pensadoras como Lélia
Gonzalez (2020), Carla Akotirene (2018) e Frantz Fanon (2021), percebo que a
interseccionalidade ndo é um adendo, mas uma fundacdo para qualquer proposta radical. Um
movimento que ndo escuta a travesti negra que danca na roda, que ndo acolhe o corpo
gordo que quer pular no pogo, que silencia a mulher com raiva no olhar, estd fadado a
repetir as violéncias que diz combater.

Minha vivéncia ndo é excecdo; a vivéncia de Jurema ndo é excecdo; a vivéncia de
outros corpos e corpas dissidentes / e com deficiéncia ndo é excecdo. Somos muitas, muitos
e muites. E é por isso que a critica ao punk precisa ser feita de dentro: porque sé
desmontando a mitologia da marginalidade colonial é que podemos construir uma cena
libertaria e antifascista. S6 quando o grito acolhe todas as vozes é que vira levante.

E nessa hipocrisia interna que o texto O inimigo estd ao nosso lado também inscrito
na zine Ecos da Periferia (2024) denuncia o "inimigo interno":

O inimigo ndo veste sé farda.

As vezes, veste preto,

sobe no palco do contra sistema,

braco erguido em falso protesto.

Grita antifascismo enquanto bate em mulher,

89



Rodrigues

nega a mao aos viados,

e solta piadinha racista com um sorriso cinico.
“E s6 uma brincadeira,” diz ele.

"Hoje em dia, nada pode.”

O discurso do “politicamente correto”
como desculpa esfarrapada

para nao encarar sua prépria podridao.
Mas o que o incomoda

nao é a censura.

O que o incomoda

é ver seu castelo desabando.

Porque o mundo que ele domina,

o mundo que o protege,

o mundo que o faz sentir grande,

esta ruindo.

E ele sabe disso.

Cada piada que ele faz,

cada tapa que ele d3,

cada “mas” que ele solta

€ uma tentativa desesperada

de segurar as paredes de uma estrutura
que nao vai mais ficar de pé.

Antifascismo ndo é rétulo,

ndo é camiseta,

ndo é um grito vazio. E compromisso.

E olhar para o lado e ndo virar o rosto
quando o preconceito fala alto.

E apoiar quem tem sua humanidade negada.
E destruir as préprias contradicdes

antes de apontar o dedo para o outro.

O inimigo estd ao nosso lado,

se dizendo aliado

enquanto reproduz o que diz combater.
Nés o vemos.

E ndo vamos fingir que ele passa despercebido.
Querem usar nossas lutas como palco,

mas ndo sustentam os corpos que carregam essas bandeiras.
Querem destruir o fascismo 4 fora,

mas mantém a opressao dentro de casa.
Ndo aceitaremos isso.

Nao seremos cimplices da hipocrisia.
Nossas lutas sdo reais,

e ndo ha espaco para quem

grita "liberdade” enquanto escraviza.

Seu delirio é seu préprio incomodo

de ver seu castelo desabando.

E nds estaremos 3,

para garantir que ele vire poeira.

(Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024)

(0S SONS INSURGENTES

A zine no contexto Contra-Colonial transcende a categoria de "panfleto” ou mero
artefato DIY. Ela se estabelece como a frente de batalha textual e o arquivo critico da revolta.
Longe de um essencialismo ingénuo sobre a margem, a zine é o espaco de contranarrativa

crua que, por sua precariedade material e distribuicdo autdbnoma, se coloca em ruptura

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

radical com a indUstria editorial e a historiografia oficial. E um ato de arqueologia da
memodria insurgente, onde as subjetividades dissidentes (racialmente, sexualmente,
perifericamente) sdo registradas de forma urgente.

A passagem da palavra-arquivo da zine para a voz-som das bandas é a materializacdo
performatica dessa furia. Traduzindo essa agenda politica e estética — palavras-corpos-
corpus — em volume maximo, transformando a materialidade grafica do texto na
agressividade sonica que confronta a estrutura colonial. Dentre elas, cito Dominatrix, Punho
de Mahin, Utero Punk e Black Pantera — bandas cujas apresentacdes acompanhei em
diferentes contextos — e que, cada uma a sua maneira, materializam a Poética da Revolta
Contra-Colonial na cena punk e hardcore brasileira. Cada grupo opera uma ruptura especifica
com a matriz colonial de poder, tensionando raca, género, sexualidade e territério em suas
sonoridades.

Formada em 1995 em Sao Paulo, a banda Dominatrix inaugura uma virada feminista
e queer no punk brasileiro. Composta por mulheres brancas e negras, sua atuacao desloca o
legado do Riot Grrrl para o contexto sul-americano, onde as violéncias de género estdo
intrinsecamente articuladas a colonialidade e a racializacdo dos corpos.

Dominatrix ndo denuncia apenas a misoginia interna a cena, mas a estrutura colonial
que organiza o desejo masculino e branco como norma. Sua critica se ancora na
desobediéncia sexual e na afirmacdo da autonomia corporal. Em Meu corpo é meu, do dlbum
Ventre Laico Mente Livre (2019), a banda confronta tanto o patriarcado quanto as instituicoes
que controlam reproducdo, maternidade e sexualidade:

O aborto é infracdo moral

E as consequéncias dos seus atos sdo: castigo e pena
Tranca e cala a voz na prisdo

De um tempo dificil que leva do julgamento ao fato
Inverso olhar de quem na mente e ventre

N3o tem nada a temer

Se livrou de um filho que ndo é seu

Mas salva a mae que limpa a casa, essa é sua
Agredida ou em risco, é assassina e ré

Puro é aquele que, "inocente", ndo se segurou e foi
Tentado a violentar e “sem querer” matou

Bruxa é aquela que se da pra quem se da sem o seu
Aval miségino, mas meu corpo é meu.

V3ao nos queimar

Pra nos dominar

Encerra no corpo a batalha

Quem disse que era facil a sobrevida em nome

Da funcdo de mulher do lar

Misoprostol na cidade, no campo, copo de veneno,
Farpa, arame

Patriarcado, acougue infame

Se livrou de um filho que ndo é seu

Mas salva a mae que limpa a casa, essa é sua
Agredida ou em risco, é assassina e ré

Puro é aquele que, "inocente", ndo se segurou e foi
Tentado a violentar e "sem querer" matou

91



Rodrigues

Bruxa é aquele que se da pra quem se da sem o seu
Aval miségino, mas meu corpo é meu.

Vao nos queimar

Pra nos dominar

A sonoridade agressiva, a estética lésbico-feminista e o enfrentamento discursivo
produzem uma politica da carne — uma insurgéncia que reconfigura o palco como territério
contra-colonial, onde corpos dissidentes ndo sdo excecdo tolerada, mas agentes epistémicos
e politicos.

Criada em 2018 no estado de Sao Paulo, a banda Punho de Mahin — cujo nome
evoca a ancestralidade de Luiza Mahin e a resisténcia dos Malés — reinscreve a negritude
como centro da préatica punk, rompendo com o mito da marginalidade branca como
universal.

Composta por mulheres e homens negros, a banda articula hardcore, rap e afropunk
para denunciar o racismo estrutural, a violéncia policial e a légica necropolitica que atravessa
a vida negra no Brasil. No dlbum Embate e Ancestralidade (2022), a faixa Racistas sintetiza
essa critica:

Racistas deixaram suas marcas
Te acoitaram na pele e na cara
Racistas impuseram sua forca
Na casa, no campo e na roupa
Racistas de deixaram com fome
Te negaram até sobrenome
Racistas impuseram sua fé
Reprimindo o seu candomblé
Racistas te marginalizaram

Sua cultura eles banalizaram
Fazendo matar pela cor

Uma infancia com dor sem valor
Heranca de uma era colonial

E até hoje um problema social
Buscando pela raca pura
Negando toda essa mistura
Racistas de deixaram com fome
Te negaram até sobrenome
Racistas impuseram sua fé
Reprimindo o seu candomblé
Racistas te marginalizaram

Sua cultura eles banalizaram
Fazendo matar pela cor

Uma infancia com dor sem valor
Heranca de uma era colonial

E até hoje um problema social
Buscando pela raca pura
Negando toda essa mistura

A repeticdo estrutural da violéncia — corporal, histérica, epistemoldgica — revela a
persisténcia da colonialidade, enquanto a musica opera como contragolpe fanoniano, isto é,

como violéncia emancipadora que restitui a negritude a capacidade de existir sem mediacdo

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

do olhar branco. O palco torna-se encruzilhada entre meméria e luta: a mUsica ndo é catarse,
mas arma politica.

Fundada em 2003 na Zona Norte de S3o Paulo, Utero Punk é composta
majoritariamente por pessoas negras e atua na intersecdo entre raca, género, classe e
territdrio. Sua estética confronta simultaneamente o machismo estrutural, o racismo e a
desigualdade social, construindo uma poética sonora que enuncia violéncias cotidianas e
afirma a resisténcia das mulheres periféricas.

Utero Punk é parte fundamental do movimento feminista e antifascista do
underground. A banda produz aquilo que Audre Lorde chamaria de “raiva Util”: uma energia
que denuncia, mas também organiza. Suas letras funcionam como testemunho e como acao.
Na cancdo Sofredoras da Nagdo (2014), do dlbum Utero Punk Mulheres em Perigo, 0 grupo
revela a brutalidade da representacao mididtica e da exploracdo das mulheres pobres:

Ligoa TV e sé vejo baixaria

Audiéncia facil e de pura putaria

Cadé ainteligéncia feminina na TV?

Pra ele ndo importa

O que interessa para vocé

Com a nossa imagem eles querem acabar
Te por um vestidinho e te por pra rebolar
Qual aimagem verdadeira sem ilusdo?
Somos nés!

Sofredoras da nacao!

Mulher trabalhadora

Mae de Familia

Aposentada sem dinheiro

Mulher sem Moradia

Com a nossa imagem eles querem acabar
Te por um vestidinho e te por pra rebolar
Qual aimagem verdadeira sem ilusdo?
Somos nés!

Sofredoras da nacao!

Mulher trabalhadora

Mae de Familia

Aposentada sem dinheiro

Mulher sem Moradia.

A vocalista Tati Gdis, idealizadora do Festival Periféricas, expande essa estética para

além do palco, articulando arte, territdério e acolhimento de mulheres e maes solo. O

Periféricas torna-se um quilombo contemporaneo, onde o cuidado e a criacdo se tornam

formas de insurgéncia. Assim, a banda formula uma estética contra-colonial que compreende
que raiva e cuidado ndo sao opostos, mas armas complementares.

Formada em 2014 em Uberaba (MG) por homens negros, a banda Black

Pantera leva a radicalidade da estética insurgente ao seu limite. A fusdo entre metal e

hardcore opera como plataforma politica para a dendncia antirracista e para a reocupacao do

espaco sonoro, historicamente associado a branquitude. A banda reconfigura a agressividade

— elemento central da poética punk — a partir da leitura fanoniana: a violéncia da revolta é

93



Rodrigues

caminho para a restituicdo da subjetividade negada. Na faixa Fogo nos Racistas, do dlbum
Ascensdo (2022), essa afirmacao é direta:

Eu sei, nossa simples existéncia ja é uma afronta

Os demobnios em vocé ndo aguentam ver outro preto que desponta
No estilo Django Livre Ou no estilo Luis Gama

Representando os ancestrais Afro Samurais, os filhos de Wakanda
Um grito vem da alma: Fogo nos racistas

Eu disse, fogo nos racistas

Expde pra queimar!

Fogo nos racistas

Eu disse, fogo nos racistas

Deixa queimar!

N&o precisamos tomar nada de ninguém

Sé nos deixe ir, reconquistar o Nosso espaco

De janeiro a janeiro, todo dia, o ano inteiro, de marco a marco
A ascensdo do império preto

O império contra-ataca

O lado negro da forca aqui

Sé fode com reaca

E eu digo na sua cara: Fogo nos racistas

Eu disse, fogo nos racistas

ExpOe pra queimar!

Fogo nos racistas

Eu disse, fogo nos racistas

Deixa queimar!

A musica transforma-se em gesto performativo de insubordinacdo negra. Ndo é
metdfora: é disputa concreta pelo direito de existir, criar e ocupar o palco. Black Pantera
evidencia o que o punk hegemoénico tenta ocultar: ndo hd revolta possivel dentro da
branquitude.

As quatro bandas demonstram que a Poética da Revolta Contra-Colonial se traduz
em um projeto estético que recusa neutralidade e confronta os limites internos da cena
punk. Dominatrix tensiona o patriarcado; Punho de Mahin convoca a ancestralidade negra;
Utero Punk articula cuidado e insubordinacdo; Black Pantera torna visivel o pacto racial que a
branquitude insiste em naturalizar. Juntas, elas deslocam o eixo epistemoldgico da cena e
demonstram que interseccionalidade ndo é adendo: é motor da furia e da criacao.

A urgéncia dessa perspectiva reaparece no manifesto do Abya Yala EP da banda
Sindrome Letal (2025), que sintetiza a tese deste trabalho: em Abya Yala, o punk sé é possivel
se for decolonial; tudo o mais é ruido domesticado.

Nas terras de Abya Yala, o punk ndo pode ser entendido como simples derivacdo da
experiéncia europeia, jd que essa ndo é a nossa realidade. O que em Londres resultou
do tédio da classe trabalhadora branca, aqui é sobrevivéncia diante de cinco séculos
de colonialismo. O punk que se coloca desde o Sul Global ndo nasce meramente de
uma recusa estética ao consumo, mas da violéncia colonial que nunca terminou: a
policia que executa jovens negros, o agronegdcio que envenena terras indigenas, a
igreja que continua criminalizando corpos dissidentes. Ndo ha neutralidade possivel.
Ou o punk assume a luta decolonial, ou serd para sempre reduzido a uma caricatura
vazia e inofensiva do punk europeu. As contradicdes ficam evidentes quando
observamos como o imaginario punk dominante é marcado pela branquitude: icones,
imagens, slogans... todos voltados para uma narrativa em que a 'rebeldia’ se apresenta

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

desligada das relacoes de raca, classe, género e sexualidade. Essa rebeldia ¢ ilusdria,
porque se permite existir apenas dentro dos limites seguros da sociedade que a
gerou, transformando-se rapidamente em mercadoria. Mas em Abya Yala ndo temos
esse luxo. Aqui, o 'faca vocé mesmo' ndo é hobby, mas necessidade. Aqui o punk ndo
se resume a roupas rasgadas, mas abrange corpos vulneraveis que tém sido feitos de
alvo por um Estado armado. Aqui o ruido insurgente do punk traduz a raiva acumulada
contra a colonialidade que estrutura a vida cotidiana. E preciso afirmar que nao
queremos uma identidade punk subordinada, que apenas repete as estéticas e
narrativas do norte. Ndo queremos ser reconhecidos como 'exdticos' dentro de uma
cena global mediada por Londres ou Nova lorque. Construimos um punk que fala de
nossas histérias de resisténcia, dos quilombos e das terras dos nativos, das travestis
perseguidas, das periferias precarizadas, das linguas indigenas silenciadas, das
mulheres assassinadas. Queremos um punk que ndo apenas grite contra o 'sistema’,
mas que saiba nomear esse sistema como colonial, capitalista, racista e
cisheteropatriarcal. O punk de Abya Yala, se quiser continuar a existir, precisa ser
descolonizado. Ndo basta negar o futuro, é preciso negar o futuro do colonizador. Ndo
basta se declarar contra a autoridade, é preciso enfrentar o império que nos molda
desde dentro. A rebeldia s6 tem sentido se for coletiva, enraizada nas lutas que ja
existem, ligada as comunidades que seguem resistindo. Tudo o mais é sé ruido
inofensivo, pronto para ser transformado em moda. (Sindrome Letal, Abya Yala EP,
2025).

CONSIDERACOES FINAIS

As garras do colono ndo desapareceram. Elas mudaram de forma, mas seguem
rasgando nossas estruturas, envenenando nosso pensamento, colonizando nossos
corpos. O saque das terras e dos povos da América Latina e da Africa nunca foi apenas
sobre ouro ou recursos. Era sobre nos arrancar a nés mesmos, nos transformar em
ferramentas da prépria exploracdo.

Hoje, a guerra continua. O capitalismo, o neoliberalismo e o imperialismo vestem
ternos, pilotam drones e sorriem em cUpulas globais enguanto reativam o0s
mecanismos de dominio. Estd na miséria, na periferia esquecida, na educacdo precdria,
na violéncia policial e nas cicatrizes invisiveis que carregamos.

O sistema nos quer fragmentados. Quer nossas mentes colonizadas, convencidas de
que a exploracdo é natural e inevitdvel. Como alerta Ailton Krenak (filosofo indigena):
“Vivemos em uma falsificacdo ideoldgica que sugere que nds temos paz, isso para as
coisas continuarem funcionando como estdo. Ndo tem paz em lugar nenhum. E guerra
em todos os lugares a todo momento.” Esta guerra se estende sobre o mundo todo,
de forma silenciosa e brutal, travada por quem quer nos roubar a dignidade e o futuro.
Resistimos. Aprendemos com os quilombos, com os povos origindrios, com as
comunidades que vivem fora das l6gicas do lucro. Mestre Nego Bispo (quilombola) nos
lembra que é urgente a contra colonizacdo: “Reconstruir o mundo ndo é reproduzir as
violéncias do colonizador, é reinventar a liberdade.” A defesa estd na terra, na
coletividade, na musica, na palavra que é grito e escudo.

Resistir é devolver o golpe. E criar redes que enfrentem o imperialismo e suas légicas
mortiferas. E questionar o conforto das massas e interromper a roda do consumo.
Contra o capitalismo que suga e mata, plantamos ideias que florescem e emancipam.
Contra o neoliberalismo que separa, criamos lagos que unem. Contra o imperialismo
que aniquila, levantamos nossos punhos e reinventamos o futuro.

A colonizacdo ndo acabou, mas nem a resisténcia. Que nosso grito ecoe por todos os
espacos. Ndo temos tempo a perder. Que o manifesto vire chama e a chama,
revolucdo (Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024).

Este artigo buscou mover o foco da andlise do punk brasileiro da sua mitologia
fundadora — centrada na crise existencial e na marginalidade branca e europeia — para a
urgéncia das subjetividades insurgentes que operam na interseccdo da colonialidade do

poder com a agéncia periférica. Ao adotar a Autoetnografia Dissidente como ferramenta

95



Rodrigues

metodoldgica, a escrita se afirmou como corpo-corpus, recusando a neutralidade académica
e expondo as contradicoes internas da propria cena antifascista.

A reflexdo sobre o relato encarnado confirmou a tese inicial: o punk que se
pretende libertdrio no Sul Global frequentemente tropeca nos seus proprios pactos de
silenciamento. A insisténcia na branquitude e na cisheteronormatividade que transforma a
"rebeldia" em uma performance inofensiva, um ruido que nao perturba a ordem colonial.
Fica evidente, portanto, que a luta contra-colonial ndo é apenas contra o Estado e o Capital,
mas exige encarar o pacto da branquitude e os privilégios estruturais que se alojam mesmo
nos espacos de contracultura.

A anélise dos textos das zines citadas demonstrou que a Poética da Revolta pode
comecar na escrita, na subversdo do formato e na criacdo de um arquivo contra-hegemanico.
Essa palavra-arquivo se materializa e ganha volume maximo na voz-som de bandas como
Dominatrix, Punho de Mahin, Utero Punk e Black Pantera. Eles provam que, em Abya Yala, o
ruido sénico é o grito pela sobrevivéncia, a recuperacao fanoniana da subjetividade roubada
e o enfrentamento direto a necropolitica.

O projeto da Contra-Colonialidade Punk é, por definicdo, inacabado. Ele exige
vigildncia constante e a recusa da autoridade conceitual, como sugerido pela citacdo do
Sindrome Letal. A rebeldia sé tem sentido se for coletiva, enraizada nas lutas que ja existem
e ligada as comunidades que seguem resistindo. A forca do punk no Sul Global reside na sua
capacidade de absorver e traduzir as lutas por raca, classe, género e sexualidade em uma
estética de furia e solidariedade.

O futuro deste movimento ndo estd em replicar modelos estéticos do Norte Global,
mas em afirmar o punk descolonizado como uma ferramenta de resisténcia situada, capaz de
nomear o sistema ndo apenas como "autoridade", mas como colonial, capitalista, racista e
cisheteropatriarcal. O desafio que permanece é transformar essa flria em acdo continua,
garantindo que o punk de Abya Yala seja sempre um territério de subjetividades insurgentes

€ N30 UM mero eco.

REFERENCIAS

AKOTIRENE, Carla. O que é interseccionalidade? Belo Horizonte: Letramento, 2018.

ALCANTARA, Moacir Oliveira de. Violentos, selvagens e baderneiros: representacdes e modos de
subjetivacdo do punk no jornal Correio Braziliense (1990-2014). 2019. 204 f., il. Dissertacao (Mestrado
em Historia) — Universidade de Brasilia, Brasilia, 2019.

BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

BISPO DOS SANTOS, Antonio. Coloniza¢do, Quilombos: modos e significacdes. 2. ed. Rio de Janeiro:
Bazar do Tempo, 2023.

Revista Mundad, 2025, n. 18, p. 81-97



Contra colonialidade punk?

BLACK PANTERA. Fogo nos Racistas. In: BLACK PANTERA. Ascensdo. [S.L]: Black Pantera, 2022.
Gravacdo de som.

CAIAFA, Janice. Movimento punk na cidade. 1. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985.
CESAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. S3o Paulo: Veneta, 2022.

DOMINATRIX. Meu corpo é meu. In: DOMINATRIX. Ventre Laico Mente Livre. Sdo Paulo: Peculiar Music,
2019. Gravacao de som.

ELLIS, Carolyn. The ethnographic I: a methodological novel about autoethnography. Walnut Creek:
AltaMira Press, 2004.

FANON, Franz. Os condenados da terra. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2021.

FANON, Franz. Pele negra, mdscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.
ISADORA. Textos ZINE. IN. Ecos da Periferia (Zine). Brasilia, DF, 2024.

KILOMBA, Grada. Memérias da plantacdo: episddios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogd,
2019.

MOA. Negra Jurema. In: Cuspidas e Escarros (Zine). Brasilia, DF, 2021.

PUNHO DE MAHIN. Racistas. In: PUNHO DE MAHIN. Embate e Ancestralidade. [S.L.]: Punho de Mahin,
2022. Gravacao de som.

REED-DANAHAY, Deborah E. Auto/Ethnography: Rewriting the Self and the Social. Oxford: Berg, 1997.
SINDROME LETAL. Manifesto. In: Abya Yala EP. [S.l.]: Sindrome Letal, 2025. Gravacdo de som.

UTERO PUNK. Sofredoras da Na¢do. In: UTERO PUNK. Utero Punk Mulheres em Perigo. [S.l.]: Utero
Punk, 2014. Gravacdo de som.

Recebido em 15 de julho de 2025.
Aprovado em 20 de novembro de 2025.

97



