
 

CONTRA COLONIALIDADE PUNK? POÉTICA DA REVOLTA E SUBJETIVIDADES 

INSURGENTES NA CENA BRASILEIRA 
 

ISADORA LIMA RODRIGUES1 
 
 

RESUMO 
Este artigo desenvolve uma reflexão teórico-metodológica encarnada, baseada na autoetnografia dissidente e 
contra-colonial, para analisar as contradições internas da cena punk no Brasil e sua imbricação com a matriz 
colonial de poder. A partir de vivências situadas no Distrito Federal, a pesquisa adota o corpo-corpus da autora 
— periférico, fluido, neurodivergente e dissidente — como ferramenta analítica e campo empírico. O objetivo é 
desnaturalizar pactos brancos, cisheteronormativos, capacitistas e patriarcais que persistem em espaços de 
resistência, revelando os limites de um punk que se afirma libertário, mas reproduz normatividades estruturais. 
Mobilizando crítica decolonial e epistemologias negras e feministas, o texto aprofunda os conceitos de contra-
colonialidade e interseccionalidade. A análise de zines e do relato encarnado convoca uma poética da revolta 
que rompe com a mitologia da marginalidade branca e reivindica uma estética radical comprometida com lutas 
antirracistas, antipatriarcais e anti-LGBTfóbicas. 

 

PALAVRAS-CHAVE 

Punk; Contra-colonialidade; Interseccionalidade; Subjetividade Insurgente; 
Autoetnografia. 

 

COUNTER COLONIAL PUNK? 
POETICS OF REVOLT AND INSURGENT SUBJECTIVITIES IN THE BRAZILIAN SCENE 

 

ABSTRACT 
This article develops an embodied theoretical-methodological reflection grounded in dissident and counter-
colonial autoethnography to examine the internal contradictions of the punk scene in Brazil and its 
entanglement with the colonial matrix of power. Drawing from situated experiences in the Federal District, the 
research adopts the author’s body-corpus — peripheral, fluid, neurodivergent, and dissident — as both an 
analytical tool and an empirical field. The aim is to denaturalize the white, cisheteronormative, ableist, and 
patriarchal pacts that persist within resistance spaces, revealing the limits of a punk movement that claims to 
be libertarian while reproducing structural normativity. Mobilizing decolonial critique and Black and feminist 
epistemologies, the text deepens the concepts of counter-coloniality and intersectionality. Through the analysis 
of zines and embodied narrative, the article advances a poetics of revolt that disrupts the mythology of white 
marginality and affirms a radical aesthetic committed to antiracist, anti-patriarchal, and anti-LGBTQIA+ 
struggles. 

 

KEYWORDS 
Punk; Counter-coloniality; Intersectionality; Insurgent Subjectivity; Autoethnography. 
 

 
1 Doutoranda em Artes Cênicas pelo Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas (PPGCEN) pela 
Universidade de Brasília (UnB), linha de pesquisa Cultura e Saberes para a Cena. Mestra em Artes 
Cênicas pelo mesmo programa, na linha Processos Composicionais para a Cena. Especialista em 
Gestão Cultural pelo Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial de São Paulo (SENAC-SP). 
Licenciada em Dança pelo Instituto Federal de Brasília (IFB). Pedagoga pelo Instituto de Educação 
Superior de Brasília (IESB). Professora do ensino básico da rede pública do Distrito Federal e 
educadora popular. Pesquisadora nas áreas de arte, educação e literatura. 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

CONTRE COLONIALITÉ PUNK? 
POÉTIQUE DE LA RÉVOLTE ET SUBJECTIVITÉS INSURGÉES DANS LA SCÈNE BRÉSILIENNE 

 

RÉSUMÉ 
Cet article propose une réflexion théorique et méthodologique incarnée, fondée sur une autoethnographie 
dissidente et contre-coloniale, afin d’examiner les contradictions internes de la scène punk au Brésil et son 
imbrication avec la matrice coloniale de pouvoir. À partir d’expériences situées dans le District Fédéral, la 
recherche adopte le corps-corpus de l’auteure — périphérique, fluide, neurodivergent et dissident — comme 
outil analytique et champ empirique. L’objectif est de dénaturaliser les pactes blancs, cis-hétéronormatifs, 
capacitistes et patriarcaux qui persistent dans les espaces de résistance, révélant les limites d’un punk qui se 
prétend libertaire tout en reproduisant des normativités structurelles. Mobilisant la critique décoloniale ainsi 
que des épistémologies noires et féministes, le texte approfondit les concepts de contre-colonialité et 
d’intersectionnalité. À travers l’analyse de zines et du récit incarné, l’article avance une poétique de la révolte 
qui rompt avec la mythologie de la marginalité blanche et affirme une esthétique radicale engagée contre le 
racisme, le patriarcat et la LGBTphobie. 

 

MOTS-CLÉS 

Punk; Contre-colonialité; Intersectionnalité; Subjectivité Insurgée; Autoethnographie. 
 

¿CONTRA COLONIALIDAD PUNK? 
POÉTICA DE LA REVUELTA Y SUBJETIVIDADES INSURGENTES EN LA ESCENA BRASILEÑA 

 

RESUMEN 
Este artículo desarrolla una reflexión teórico-metodológica encarnada, basada en una autoetnografía disidente 
y contra-colonial, para examinar las contradicciones internas de la escena punk en Brasil y su relación con la 
matriz colonial de poder. A partir de experiencias situadas en el Distrito Federal, la investigación adopta el 
cuerpo-corpus de la autora —periférico, fluido, neurodivergente y disidente— como herramienta analítica y 
campo empírico. El objetivo es desnaturalizar los pactos blancos, cisheteronormativos, capacitistas y 
patriarcales que persisten en espacios de resistencia, revelando los límites de un punk que se declara libertario 
mientras reproduce normatividades estructurales. Movilizando la crítica decolonial y epistemologías negras y 
feministas, el texto profundiza los conceptos de contra-colonialidad e interseccionalidad. A través del análisis de 
zines y del relato encarnado, el artículo propone una poética de la revuelta que rompe con la mitología de la 
marginalidad blanca y afirma una estética radical comprometida con luchas antirracistas, antipatriarcales y anti-
LGBTfóbicas. 

 

PALABRAS CLAVE 
Punk; Contra-colonialidad; Interseccionalidad; Subjetividad Insurgente; 

Autoetnografía. 



Contra colonialidade punk? 

83 

INTRODUÇÃO 
 

O punk2, em sua heterogeneidade e historicidade na cena brasileira, nunca se 

limitou a ser um mero gênero musical, mas se manifestou como uma poética da revolta que 

se constituiu como campo de intensas disputas estéticas e políticas. Desde as primeiras 

manifestações nas grandes metrópoles, com suas ocupações territoriais e sociabilidades, 

documentadas, por exemplo, pela antropóloga Janice Caiafa (1985) em sua emblemática 

obra Movimento punk na cidade, até as formações contemporâneas na periferia do Distrito 

Federal (Alcântara, 2019), essa cena se forjou como um espaço de contestação radical à 

ordem social, política e econômica. A contestação social se dirige ao conformismo da classe 

média e à hipocrisia das relações normativas (branquitude, família, moral); a contestação 

política se manifesta no anarquismo3 e no antifascismo4, rejeitando o Estado e as formas de 

autoridade institucional; e a contestação econômica se concretiza no DIY (Do It Yourself)5, que 

nega o capitalismo cultural e as hierarquias do mercado fonográfico. Contudo, a pulsão 

libertária inerente ao movimento, não o isenta da reprodução de estruturas de poder 

internalizadas, as quais se manifestam no pacto da branquitude (Bento, 2019) que invisibiliza 

as pautas raciais; na cisheteronormatividade que exclui corpos LGBTQIAPN+; no patriarcado 

que silencia mulheres; e no capacitismo que marginaliza as neurodivergências e as 

 
2 O termo "punk" evoluiu de um insulto depreciativo e vulgar do inglês — que significava pessoa 
desprezível, prostituta ou marginal — para a identidade de um movimento contracultural. A 
apropriação do termo na década de 1970 foi um ato deliberado de desafio, no qual os jovens e as 
bandas, como os Sex Pistols, abraçaram a marginalidade e a rejeição social. Assim, "punk" passou a 
simbolizar uma atitude de rebeldia, simplicidade musical (três acordes), niilismo ("No Future") e, 
posteriormente, a filosofia do "Faça Você Mesmo" (DIY), rejeitando o establishment e qualquer 
forma de autoridade. Janice Caiafa (1985) argumenta que o punk possui uma "natureza evasiva" e 
que, quando se tenta fixar uma definição, ele está pronto a escapar eficientemente e atacar, 
desafiando categorizações estáticas. 
 
3 A ideia de anarquismo no movimento punk é central para a sua filosofia e prática, manifestando-se 
como uma forte oposição a qualquer forma de autoridade, hierarquia e opressão estatal ou 
capitalista. O anarquismo fornece a base ideológica para a atitude rebelde e o princípio "Faça Você 
Mesmo" (DIY) do punk. Muitos punks, especialmente os ligados ao movimento "anarcopunk" 
(ou peace punks), acreditam na ação direta como meio de transformação social, em vez de depender 
de sistemas políticos tradicionais. Isso se traduz em ativismo, manifestações e criação de 
alternativas práticas ao sistema. 
 
4 Um movimento político e uma ideologia que se opõe fundamentalmente às ideologias, aos grupos 
e aos regimes fascistas e de extrema-direita. Surgido na Europa na década de 1920 como resposta 
direta à ascensão de líderes como Benito Mussolini na Itália e Adolf Hitler na Alemanha, o 
antifascismo não é uma organização unificada, mas um termo amplo que descreve uma variedade de 
grupos autônomos e indivíduos com um objetivo comum: combater o fascismo em todas as suas 
manifestações. 
 
5 A tradução direta de "Do It Yourself" (DIY) para o português é "Faça Você Mesmo". O conceito 
refere-se a uma ética e cultura dentro do punk rock que prega a autossuficiência e a independência 
de sistemas comerciais e profissionais estabelecidos. É um movimento que incentiva a criação de 
música, arte e eventos de forma independente e colaborativa, sem depender da indústria 
fonográfica ou de grandes corporações. O ato de "fazer você mesmo" é frequentemente uma forma 
de resistência política, promovendo a mudança social e o empoderamento individual e coletivo. 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

deficiências. Tais estruturas criam uma "Casa do Capataz" (Kilomba, 2019) dentro do próprio 

espaço da revolta, transformando o refúgio em mais um palco de opressão. É justamente 

nessa fissura — entre a utopia da liberdade e a reprodução da norma — que reside a 

inquietação central deste artigo. 

Proponho uma análise crítica dessas contradições a partir do conceito de Contra-

Colonialidade Punk. O termo contra-colonialidade (Nego Bispo, 2023; González, 2020; 

Césaire, 2022) aqui empregado não é uma simples atualização do anticolonialismo, mas uma 

ferramenta que exige a leitura da história e das lutas sociais sob o prisma da persistência da 

matriz colonial de poder na contemporaneidade. Se, como afirma Aimé Césaire (2022) em 

seu Discurso sobre o Colonialismo, a matriz colonial não é um acidente, mas está 

profundamente enraizada no corpo da civilização ocidental como uma doença que a 

corrompe e a desumaniza, a contra-colonialidade emerge como a ação insurgente que visa 

desmantelar essa matriz em todos os seus níveis. Para Frantz Fanon (2008; 2021), essa matriz 

doentia se manifesta na esfera mais íntima e vulnerável: a subjetividade do colonizado. A 

revolta do condenado da terra é, acima de tudo, uma busca pela recuperação de sua 

subjetividade, roubada e aprisionada pelo peso do olhar branco e da violência psíquica 

descrita em Pele Negra, Máscaras Brancas. A contra-colonialidade, nesse sentido, é a violência 

teórica e estética necessária para romper com a alienação e, crucialmente, para destruir o 

espelho colonial que insiste em reproduzir a opressão mesmo nos espaços de resistência 

(Kilomba, 2019). O trabalho de Césaire estabelece, portanto, a crítica estrutural (a doença da 

civilização), e Fanon oferece a leitura psicopolítica (o trauma no corpo e na mente), unindo-se 

para fundamentar o imperativo ético da Contra-Colonialidade. 

Portanto, a Contra-Colonialidade Punk se estabelece como um imperativo ético e 

estético que convoca a cena a romper com a mitologia da marginalidade branca, 

enfrentando internamente os racismos, as cisheteronormatividades, os capacitismos e os 

patriarcados que garantem a manutenção de privilégios estruturais (Bento, 2019). É um 

chamado a que o espejo (Kilomba, 2019) da resistência reflita também as opressões que ele 

carrega. 

A interseccionalidade (Crenshaw, 1991; González, 2020; Akotirene, 2020) é 

mobilizada neste artigo não apenas como uma ferramenta analítica para identificar o 

cruzamento de opressões, mas como uma prática ética e política que rege a própria contra-

colonialidade. Ao invés de meramente somar as categorias de raça, gênero, classe e 

sexualidade, ela revela como estas se constituem em uma matriz única de poder. Lélia 

González (2020) elabora o conceito de Amefricanidade para demonstrar que, no Brasil, a 

opressão é inseparável de uma tripla dimensão que forja a experiência histórica: raça, classe 

e gênero. Para González, não se trata de somar opressões, mas de reconhecer a unidade 

histórica e a articulação estrutural delas. O racismo, o sexismo e o classismo não operam 



Contra colonialidade punk? 

85 

isoladamente; eles coproduzem uma matriz de violência específica. Ao aplicar essa lente ao 

punk brasileiro, somos obrigados a questionar: as experiências de marginalidade de uma 

pessoa branca, cisgênero e de classe baixa são as mesmas de uma pessoa negra, trans e de 

classe baixa? A resposta é crucialmente negativa, e a interseccionalidade permite mapear 

essa diferença. 

Carla Akotirene (2018) complementa essa visão ao insistir na leitura da 

interseccionalidade como ferramenta para a justiça social e como uma necessidade 

metodológica que emerge das lutas. É a partir das periferias, dos corpos dissidentes e das 

existências fora da norma que se exige essa análise complexa. 

No contexto punk, isso significa que a mera crítica ao capitalismo (o eixo de classe), 

muitas vezes priorizada pelo punk hegemônico, é insuficiente. A poética da revolta se torna 

vazia se o patriarcado e o racismo continuarem a moldar as relações de poder internas (quem 

lidera as bandas, quem tem voz nas zines, quem é alvo de violência nos shows). Assim, a 

interseccionalidade no punk é a exigência de que a luta contra a opressão externa (o sistema) 

seja espelhada na luta contra a opressão interna (a cena). O punk contra-colonial é aquele 

que se constrói ativamente a partir das fissuras da cisnormatividade (que silencia a questão 

Queercore) e do machismo (que originou o Riot Grrrl), mas que entende que a negritude e a 

amefricanidade são as chaves para decifrar a raiz colonial dessas violências (como o próprio 

Afropunk). 

Seu aprofundamento é vital para que a poética da revolta se mova do mero 

protesto para a construção de novas formas de sociabilidade verdadeiramente libertárias e 

contra-coloniais, pois deslocam a análise da categoria isolada (como a de classe, que tendeu a 

dominar o debate punk branco hegemônico) para a complexidade das opressões imbricadas. 

Para cumprir esse imperativo teórico e ético, o artigo adota uma abordagem 

teórico-metodológica encarnada, qualificando o que menciono como o uso da trajetória da 

autora ou relato encarnado e a necessidade de desenvolver uma reflexão teórico 

metodológica sobre a utilização da biografia da autora e de seus pares imbricados. Assim, a 

subjetividade deixa de ser um mero material anedótico ou um tom de manifesto 

desqualificado, para se tornar a própria ferramenta de pesquisa: o conceito de 

autoetnografia (Ellis, 2004; Reed-Danahay, 1997) é um método de pesquisa que combina a 

escrita etnográfica e autobiográfica. Em sua essência, ele utiliza a experiência pessoal (o eu) 

para descrever, analisar e interpretar a cultura (etno). Ao posicionar o pesquisador como 

sujeito e objeto de análise, a autoetnografia opera uma subversão das metodologias 

positivistas tradicionais, que exigem a neutralidade e o distanciamento. Autoras como 

Carolyn Ellis (2004) e Deborah Reed-Danahay (1997) defendem que a experiência encarnada 

não é apenas um material narrativo, mas uma fonte de conhecimento válida e rigorosa, capaz 

de produzir insights culturais e sociais profundos, especialmente quando foca em temas de 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

marginalização e trauma. No contexto deste artigo, ela é elevada a Autoetnografia 

Dissidente e Contra-Colonial, pois é usada intencionalmente para desestabilizar as normas 

metodológicas e políticas do campo acadêmico e da cena punk, transformando a vivência em 

crítica. 

A análise empírica se concentra, em um primeiro momento, na crítica de textos e 

grafias visuais contidos em zines6. Estes veículos são fundamentais, pois dão voz e 

materialidade a corpos-corpus que, por vezes, não possuem vez nos palcos, nos instrumentos 

e no microfone, mas que estão sendo inscritos e escritos pelas margens, operando uma 

micropolítica de visibilidade e contestação que é inerente à filosofia Faça Você Mesmo (DIY). 

Em seguida, a análise volta-se para os discursos de coletivos e bandas que, de forma 

insistente, quebraram a barreira da invisibilidade e representam um punk abertamente 

contra-colonial. Além da banda Black Pantera, que sintetiza essa estética com sua crítica 

feroz ao racismo e ao fascismo, examino a poética de grupos como Dominatrix (fortemente 

feminista e anti-patriarcal) e Anticorpos (pelo viés queer e anti-cisheteronormativo). Estes e 

estas artistas têm elaborado uma estética particular de enfrentamento interseccional, 

provando que o palco pode ser um território de insurgência. 

Este artigo, ao final, busca contribuir com o campo dos estudos de Juventude e de 

Cultura Subterrânea, indo além da simples descrição. Suas implicações se dão no plano 

teórico e metodológico, pois reafirma o punk não apenas como um campo de lutas, mas 

como um laboratório de subjetividades insurgentes, capaz de produzir epistemologias a 

partir da experiência da marginalidade. Em última instância, o texto convoca a academia e a 

cena a reconhecerem que a revolta está na ruptura radical dos pactos internos, forçando a 

cena a praticar o que ela prega: a libertação total. 

 

RELATO ENCARNADO 
  

Eu sou uma pessoa nascida e criada numa periferia de Brasília, especificamente 

Ceilândia Norte. Minhas referências artísticas tocavam dentro e fora de casa, sendo o Rap e o 

Rock/Punk — minhas primeiras escolas. 

 
6 Zines (ou fanzines, de fan magazine) são publicações independentes, geralmente artesanais e de 
baixa tiragem, criadas por entusiastas (fãs) para divulgar conteúdos autorais, artísticos ou 
informativos sobre temas específicos, fora dos circuitos comerciais e editoriais tradicionais. 
Caracterizam-se pelo espírito "faça você mesmo" (DIY, do inglês Do It Yourself) e pela liberdade de 
expressão. Foi o movimento punk rock (1970) que popularizou o zine como uma ferramenta cultural 
e política. Revistas como Punk Magazine (NY) e Sniffin' Glue (Londres) usaram a estética "faça você 
mesmo" — com letras recortadas de jornais e colagens agressivas — para divulgar a música, a moda 
e a ideologia do movimento. A facilidade de acesso a fotocopiadoras de baixo custo facilitou essa 
expansão. Os zines tornaram-se cruciais para o movimento feminista Riot Grrrl (1990), servindo como 
um meio vital para jovens mulheres criarem redes de apoio e discutirem machismo e política em 
suas próprias comunidades, fora da mídia mainstream. 



Contra colonialidade punk? 

87 

Cresci ouvindo o Rap local (Câmbio Negro, Gog, Viela 17, Dino Black, DJ Jamaika, 

Cirurgia Moral) e o Punk nacional (Cólera, Olho Seco, Ratos de Porão, Garotos Podres). Só 

mais tarde fui buscar as vozes femininas que faziam parte dessa história (sozinha): Vera 

Verônika, Atitude Feminina, Dina Di, Sharylaine, As Mercenárias, Dominatrix.  

Essa jornada revela uma primeira contradição crucial: por mais que essas referências 

chegassem a mim pela periferia, chegavam também pelas mãos de homens da família e 

amigos, que consumiam música, enquanto as mulheres estavam ocupadas com o cuidado e 

os afazeres domésticos — uma reprodução básica da divisão sexual e racial do trabalho que 

atravessa a própria cultura underground. 

Ao começar a frequentar gigs (o termo para shows e encontros da cena punk e 

hardcore), sentia-me numa espécie de performance, obrigada a buscar o respeito através da 

tutela de um homem respeitado por outros (ou simplesmente de um homem) — tanto no 

que diz respeito a simplesmente estar presente no espaço como no que tange à participação 

efetiva das expressões. Perguntavam tudo, com quem estava, se eu era solteira, mas nunca 

se eu escrevia uma zine, tocava um instrumento ou quais eram minhas ideias filosóficas. Essa 

invisibilidade forçada é uma das expressões do patriarcado que opera dentro dos espaços 

que se pretendem libertários. 

Minha resposta a esse desconforto sempre foi a escrita insurgente, aqui cito 

Descolonizar é Despatriarcalizar materializada na zine Ecos da Periferia (2024). Nela, a 

denúncia se torna a poética da revolta. O texto expõe essa hipocrisia interna: 

Não se descoloniza sem despatriarcalizar. 
Não se arranca as garras do colono 

sem despedaçar as correntes do patriarcado. 
Um sistema que oprime todos os corpos 

que não são o dele: 
o homem branco, cis, hétero, cristão. 

É ele o sujeito de direito universal, 
o centro de um mundo que exclui, 

a norma que sufoca. 
nós somos o alvo: 

Não há hierarquia na dor, 
mas diferentes formas de mirar. 

O patriarcal nos empurra ao abismo, 
o machismo nos aprisiona. 
E cada forma de violência 

carrega o selo do privilégio: 
o corpo que não sangra, 

a voz que nunca cala, 
a força que oprime sem se justificar. 

Descolonizar é mais que reescrever a história. 
É escavar o que foi enterrado, 

é ouvir as vozes das que vieram antes, 
das que resistiram. É lembrar que o patriarcado 

não é apenas uma estrutura; 
é uma arma. 

Despatriarcalizar é rasgar a norma. 
É ocupar espaços que nos foram negados, 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

desafiar o discurso que nos molda. É reimaginar o que significa existir 
fora das lentes do colonizador. 

E nós, mulheres em nossa pluralidade, 
somos a insurgência. 

Nosso grito é coletivo, 
nossa luta é tecida em redes, 

de resistência, de afeto, de revolução. 
Descolonizar é despatriarcalizar. 

É enfrentar o sistema 
que nos quer divididas, 

que nos quer silenciadas. 
E é transformar: 

cada corpo, cada voz, 
cada história 

em arma de luta, 
em ato de liberdade. 

(Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024) 
 

A denúncia do patriarcado, contida no texto "Descolonizar é Despatriarcalizar", 

revela que não há hierarquia na dor, mas há, sim, diferentes formas de mirar a violência 

colonial. Essa percepção é o ponto de partida para a reflexão interseccional mais profunda: o 

fato de meu corpo, sendo branco e pobre, e vivenciar a opressão de gênero e classe não me 

equipara à violência fundante do racismo, que estrutura a sociedade e, paradoxalmente, a 

cena de resistência. 

Se, no meu caso, a violência se manifesta na invisibilidade e na sexualização da 

performance em gigs, eu ainda usufruo do Pacto da Branquitude (Bento, 2019) que me 

permite circular com uma segurança que é negada a corpos negros. 

É nesse espelho que a crítica se torna mais densa, e para escancarar ao que é 

mascarado pelo racismo internalizado de discursos “antifascistas”, cito o pungente relato de 

Moa (2021) na zine Cuspidas e Escarros, sobre a invisibilização de "Negra Jurema": 

Algumas vezes, coisas que permaneceram recônditas por anos ou décadas em algum 
compartimento obscuro da mente simplesmente emergem como imagens muito 
claras, quase tangíveis, bem diante dos nossos olhos. Essas imagens podem ser 
incomodas e até perturbadoras. Provocado por alguns relatos, descrições e alegorias 
em recentes leituras de feministas negras como Patrícia Hill Collins, Audre Lorde, Lélia 
Gonzalez, Grada Kilomba, bell hooks (assim mesmo, com letras minúsculas) e Beatriz 
Nascimento, me recordei de uma garota negra bem retinta que, por um breve 
período, frequentou algumas reuniões de um infame coletivo anarco-punk o qual, 
infelizmente, integrei em fins dos anos 1990 aqui em Brasília. Me lembro bem 
claramente de que aquele grupo de pessoas, ditas anarquistas/libertárias, não fez 
questão alguma de acolher essa garota, sempre agindo com economia de palavras 
para se dirigir a ela e, nas suas ausências, reiterando afirmações de que ela era uma 
"laranja" e que "não tinha nada a ver" com punk. Como era de se esperar, a mina não 
permaneceu no rolê e, após comparecer a umas 3 ou 4 reuniões, nunca mais foi vista 
nesses círculos. Nos encontros seguintes ainda pude presenciar mais alguns 
comentários negativos sobre aquela garota e, por imaturidade e falta de referenciais 
que me permitissem ter um olhar mais apurado e crítico em relação à situação 
descrita, não me dei conta de que o verdadeiro incomodo daquelas pessoas tinha 
origem no fato de se tratar de uma mulher preta (que ainda tinha a audácia de se 
chamar Jurema, nome indígena e designativo de planta e práticas de "macumbeiro"!). 
Jurema era o "outro do outro" no punk, Jurema provocava incômodo, Jurema não 
podia atender às experiências e estereótipos que a norma hegemônica daquele punk 
de classe média havia estabelecido para uma garota punk. Talvez tenha se afastado 



Contra colonialidade punk? 

89 

dos/das punks por razões semelhantes às que levaram Sojourner Truth, em 1851 na 
convenção dos direitos da mulher em Ohio, a questionar: "E eu não sou uma mulher?". 
Assim, chamo atenção para a falsa ideia de que o punk é um espaço imune ao projeto 
colonial de silenciamento e exclusão de grupos subalternos/oprimidos. Uma vez que a 
"negra jurema" não pôde transpor a norma do pensamento colonizado daquele grupo 
de punks, fica claro que as mesmas relações de poder que articulam o racismo 
estrutural na sociedade se reproduzem no punk, embora incontáveis vezes a 
tendencia mais notável seja o negacionismo em suas inúmeras formas e 
manifestações. Quantas provocações de uma mulher preta você consegue suportar? 
com quais juremas você conviveu que não a sua faxineira ou empregada doméstica? o 
chamado "medo branco" não pode mãos continuar a silenciosamente pautar um sem-
número de questões no punk (Moa, Zine Cuspidas e Escarros, 2021, n.p.). 

 

A exclusão de Jurema — não apenas por ser mulher, mas por ser mulher preta 

retinta e carregar um nome que evoca a ancestralidade e o(a) macumbeiro(a) — é a prova 

cabal de que a branquitude se consolida como hegemonia estética e social do punk. A cena 

replica o racismo estrutural da sociedade, onde o "outro do outro" (o corpo negro) provoca 

um incômodo que leva ao negacionismo e à expulsão. 

O texto-relato de Moa denuncia não só a exclusão racial, mas o quanto ela serve de 

espelho para todas as outras exclusões: se a branquitude se consolida como hegemonia 

estética do punk, o mesmo ocorre com a heterossexualidade, a cisgeneridade, o corpo 

magro e a masculinidade performada como resistência. Minha crítica se amplia: ser punk não 

basta. É preciso ser punk contra o punk que pactua com o sistema. 

Reconhecendo-me como uma pessoa branca, entendo que parte fundamental do 

combate antifascista e contra-colonial é o exercício constante do espelho. Não há ruptura 

possível sem o questionamento de nossos privilégios. Inspirada por pensadoras como Lélia 

Gonzalez (2020), Carla Akotirene (2018) e Frantz Fanon (2021), percebo que a 

interseccionalidade não é um adendo, mas uma fundação para qualquer proposta radical. Um 

movimento que não escuta a travesti negra que dança na roda, que não acolhe o corpo 

gordo que quer pular no pogo, que silencia a mulher com raiva no olhar, está fadado a 

repetir as violências que diz combater. 

Minha vivência não é exceção; a vivência de Jurema não é exceção; a vivência de 

outros corpos e corpas dissidentes / e com deficiência não é exceção. Somos muitas, muitos 

e muites. E é por isso que a crítica ao punk precisa ser feita de dentro: porque só 

desmontando a mitologia da marginalidade colonial é que podemos construir uma cena 

libertária e antifascista. Só quando o grito acolhe todas as vozes é que vira levante. 

É nessa hipocrisia interna que o texto O inimigo está ao nosso lado também inscrito 

na zine Ecos da Periferia (2024) denuncia o "inimigo interno": 

O inimigo não veste só farda. 
Às vezes, veste preto, 

sobe no palco do contra sistema, 
braço erguido em falso protesto. 

Grita antifascismo enquanto bate em mulher, 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

nega a mão aos viados, 
e solta piadinha racista com um sorriso cínico. 

“É só uma brincadeira,” diz ele. 
“Hoje em dia, nada pode.” 

O discurso do “politicamente correto” 
como desculpa esfarrapada 

para não encarar sua própria podridão. 
Mas o que o incomoda 

não é a censura. 
O que o incomoda 

é ver seu castelo desabando. 
Porque o mundo que ele domina, 

o mundo que o protege, 
o mundo que o faz sentir grande, 

está ruindo. 
E ele sabe disso. 

Cada piada que ele faz, 
cada tapa que ele dá, 

cada “mas” que ele solta 
é uma tentativa desesperada 

de segurar as paredes de uma estrutura 
que não vai mais ficar de pé. 

Antifascismo não é rótulo, 
não é camiseta, 

não é um grito vazio. É compromisso. 
É olhar para o lado e não virar o rosto 

quando o preconceito fala alto. 
É apoiar quem tem sua humanidade negada. 

É destruir as próprias contradições 
antes de apontar o dedo para o outro. 

O inimigo está ao nosso lado, 
se dizendo aliado 

enquanto reproduz o que diz combater. 
Nós o vemos. 

E não vamos fingir que ele passa despercebido. 
Querem usar nossas lutas como palco, 

mas não sustentam os corpos que carregam essas bandeiras. 
Querem destruir o fascismo lá fora, 

mas mantêm a opressão dentro de casa. 
Não aceitaremos isso. 

Não seremos cúmplices da hipocrisia. 
Nossas lutas são reais, 

e não há espaço para quem 
grita “liberdade” enquanto escraviza. 

Seu delírio é seu próprio incômodo 
de ver seu castelo desabando. 

E nós estaremos lá, 
para garantir que ele vire poeira. 

(Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024) 

 
OS SONS INSURGENTES 

 
A zine no contexto Contra-Colonial transcende a categoria de "panfleto" ou mero 

artefato DIY. Ela se estabelece como a frente de batalha textual e o arquivo crítico da revolta. 

Longe de um essencialismo ingênuo sobre a margem, a zine é o espaço de contranarrativa 

crua que, por sua precariedade material e distribuição autônoma, se coloca em ruptura 



Contra colonialidade punk? 

91 

radical com a indústria editorial e a historiografia oficial. É um ato de arqueologia da 

memória insurgente, onde as subjetividades dissidentes (racialmente, sexualmente, 

perifericamente) são registradas de forma urgente. 

A passagem da palavra-arquivo da zine para a voz-som das bandas é a materialização 

performática dessa fúria. Traduzindo essa agenda política e estética — palavras-corpos-

corpus — em volume máximo, transformando a materialidade gráfica do texto na 

agressividade sônica que confronta a estrutura colonial. Dentre elas, cito Dominatrix, Punho 

de Mahin, Útero Punk e Black Pantera — bandas cujas apresentações acompanhei em 

diferentes contextos — e que, cada uma à sua maneira, materializam a Poética da Revolta 

Contra-Colonial na cena punk e hardcore brasileira. Cada grupo opera uma ruptura específica 

com a matriz colonial de poder, tensionando raça, gênero, sexualidade e território em suas 

sonoridades. 

Formada em 1995 em São Paulo, a banda Dominatrix inaugura uma virada feminista 

e queer no punk brasileiro. Composta por mulheres brancas e negras, sua atuação desloca o 

legado do Riot Grrrl para o contexto sul-americano, onde as violências de gênero estão 

intrinsecamente articuladas à colonialidade e à racialização dos corpos. 

Dominatrix não denuncia apenas a misoginia interna à cena, mas a estrutura colonial 

que organiza o desejo masculino e branco como norma. Sua crítica se ancora na 

desobediência sexual e na afirmação da autonomia corporal. Em Meu corpo é meu, do álbum 

Ventre Laico Mente Livre (2019), a banda confronta tanto o patriarcado quanto as instituições 

que controlam reprodução, maternidade e sexualidade: 

O aborto é infração moral 
E as consequências dos seus atos são: castigo e pena 

Tranca e cala a voz na prisão 
De um tempo difícil que leva do julgamento ao fato 

Inverso olhar de quem na mente e ventre 
Não tem nada a temer 

Se livrou de um filho que não é seu 
Mas salva a mãe que limpa a casa, essa é sua 

Agredida ou em risco, é assassina e ré 
Puro é aquele que, "inocente", não se segurou e foi 

Tentado a violentar e “sem querer” matou 
Bruxa é aquela que se dá pra quem se dá sem o seu 

Aval misógino, mas meu corpo é meu. 
Vão nos queimar 
Pra nos dominar 

Encerra no corpo a batalha 
Quem disse que era fácil a sobrevida em nome 

Da função de mulher do lar 
Misoprostol na cidade, no campo, copo de veneno, 

Farpa, arame 
Patriarcado, açougue infame 

Se livrou de um filho que não é seu 
Mas salva a mãe que limpa a casa, essa é sua 

Agredida ou em risco, é assassina e ré 
Puro é aquele que, "inocente", não se segurou e foi 

Tentado a violentar e "sem querer" matou 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

Bruxa é aquele que se dá pra quem se dá sem o seu 
Aval misógino, mas meu corpo é meu. 

 Vão nos queimar 
Pra nos dominar 

  

A sonoridade agressiva, a estética lésbico-feminista e o enfrentamento discursivo 

produzem uma política da carne — uma insurgência que reconfigura o palco como território 

contra-colonial, onde corpos dissidentes não são exceção tolerada, mas agentes epistêmicos 

e políticos. 

Criada em 2018 no estado de São Paulo, a banda Punho de Mahin — cujo nome 

evoca a ancestralidade de Luiza Mahin e a resistência dos Malês — reinscreve a negritude 

como centro da prática punk, rompendo com o mito da marginalidade branca como 

universal. 

Composta por mulheres e homens negros, a banda articula hardcore, rap e afropunk 

para denunciar o racismo estrutural, a violência policial e a lógica necropolítica que atravessa 

a vida negra no Brasil. No álbum Embate e Ancestralidade (2022), a faixa Racistas sintetiza 

essa crítica: 

Racistas deixaram suas marcas 
Te açoitaram na pele e na cara 
Racistas impuseram sua força 
Na casa, no campo e na roupa 

Racistas de deixaram com fome 
Te negaram até sobrenome 

Racistas impuseram sua fé 
Reprimindo o seu candomblé 

Racistas te marginalizaram 
Sua cultura eles banalizaram 

Fazendo matar pela cor 
Uma infância com dor sem valor 

Herança de uma era colonial 
E até hoje um problema social 

Buscando pela raça pura 
Negando toda essa mistura 

Racistas de deixaram com fome 
Te negaram até sobrenome 

Racistas impuseram sua fé 
Reprimindo o seu candomblé 

Racistas te marginalizaram 
Sua cultura eles banalizaram 

Fazendo matar pela cor 
Uma infância com dor sem valor 

Herança de uma era colonial 
E até hoje um problema social 

Buscando pela raça pura 
Negando toda essa mistura 

 
A repetição estrutural da violência — corporal, histórica, epistemológica — revela a 

persistência da colonialidade, enquanto a música opera como contragolpe fanoniano, isto é, 

como violência emancipadora que restitui à negritude a capacidade de existir sem mediação 



Contra colonialidade punk? 

93 

do olhar branco. O palco torna-se encruzilhada entre memória e luta: a música não é catarse, 

mas arma política. 

Fundada em 2003 na Zona Norte de São Paulo, Útero Punk é composta 

majoritariamente por pessoas negras e atua na interseção entre raça, gênero, classe e 

território. Sua estética confronta simultaneamente o machismo estrutural, o racismo e a 

desigualdade social, construindo uma poética sonora que enuncia violências cotidianas e 

afirma a resistência das mulheres periféricas. 

Útero Punk é parte fundamental do movimento feminista e antifascista do 

underground. A banda produz aquilo que Audre Lorde chamaria de “raiva útil”: uma energia 

que denuncia, mas também organiza. Suas letras funcionam como testemunho e como ação. 

Na canção Sofredoras da Nação (2014), do álbum Útero Punk Mulheres em Perigo, o grupo 

revela a brutalidade da representação midiática e da exploração das mulheres pobres: 

Ligo a TV e só vejo baixaria 
Audiência fácil e de pura putaria 

Cadê a inteligência feminina na TV? 
Pra ele não importa 

O que interessa para você 
Com a nossa imagem eles querem acabar 
Te por um vestidinho e te por pra rebolar 

Qual a imagem verdadeira sem ilusão? 
Somos nós! 

Sofredoras da nação! 
Mulher trabalhadora 

Mãe de Família 
Aposentada sem dinheiro 

Mulher sem Moradia 
Com a nossa imagem eles querem acabar 
Te por um vestidinho e te por pra rebolar 

Qual a imagem verdadeira sem ilusão? 
Somos nós! 

Sofredoras da nação! 
Mulher trabalhadora 

Mãe de Família 
Aposentada sem dinheiro 

Mulher sem Moradia.  

 
A vocalista Tati Góis, idealizadora do Festival Periféricas, expande essa estética para 

além do palco, articulando arte, território e acolhimento de mulheres e mães solo. O 

Periféricas torna-se um quilombo contemporâneo, onde o cuidado e a criação se tornam 

formas de insurgência. Assim, a banda formula uma estética contra-colonial que compreende 

que raiva e cuidado não são opostos, mas armas complementares. 

 Formada em 2014 em Uberaba (MG) por homens negros, a banda Black 

Pantera leva a radicalidade da estética insurgente ao seu limite. A fusão entre metal e 

hardcore opera como plataforma política para a denúncia antirracista e para a reocupação do 

espaço sonoro, historicamente associado à branquitude. A banda reconfigura a agressividade 

— elemento central da poética punk — a partir da leitura fanoniana: a violência da revolta é 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

caminho para a restituição da subjetividade negada. Na faixa Fogo nos Racistas, do álbum 

Ascensão (2022), essa afirmação é direta: 

Eu sei, nossa simples existência já é uma afronta 
Os demônios em você não aguentam ver outro preto que desponta 

No estilo Django Livre Ou no estilo Luís Gama 
Representando os ancestrais Afro Samurais, os filhos de Wakanda 

Um grito vem da alma: Fogo nos racistas  
Eu disse, fogo nos racistas  

Expõe pra queimar!  
Fogo nos racistas  

Eu disse, fogo nos racistas 
Deixa queimar! 

Não precisamos tomar nada de ninguém 
Só nos deixe ir, reconquistar o nosso espaço 

De janeiro a janeiro, todo dia, o ano inteiro, de março a março 
A ascensão do império preto  

O império contra-ataca  
O lado negro da força aqui  

Só fode com reaça  
E eu digo na sua cara: Fogo nos racistas  

Eu disse, fogo nos racistas  
Expõe pra queimar!  

Fogo nos racistas  
Eu disse, fogo nos racistas  

Deixa queimar! 

 
A música transforma-se em gesto performativo de insubordinação negra. Não é 

metáfora: é disputa concreta pelo direito de existir, criar e ocupar o palco. Black Pantera 

evidencia o que o punk hegemônico tenta ocultar: não há revolta possível dentro da 

branquitude. 

As quatro bandas demonstram que a Poética da Revolta Contra-Colonial se traduz 

em um projeto estético que recusa neutralidade e confronta os limites internos da cena 

punk. Dominatrix tensiona o patriarcado; Punho de Mahin convoca a ancestralidade negra; 

Útero Punk articula cuidado e insubordinação; Black Pantera torna visível o pacto racial que a 

branquitude insiste em naturalizar. Juntas, elas deslocam o eixo epistemológico da cena e 

demonstram que interseccionalidade não é adendo: é motor da fúria e da criação. 

A urgência dessa perspectiva reaparece no manifesto do Abya Yala EP da banda 

Síndrome Letal (2025), que sintetiza a tese deste trabalho: em Abya Yala, o punk só é possível 

se for decolonial; tudo o mais é ruído domesticado. 

Nas terras de Abya Yala, o punk não pode ser entendido como simples derivação da 
experiência europeia, já que essa não é a nossa realidade. O que em Londres resultou 
do tédio da classe trabalhadora branca, aqui é sobrevivência diante de cinco séculos 
de colonialismo. O punk que se coloca desde o Sul Global não nasce meramente de 
uma recusa estética ao consumo, mas da violência colonial que nunca terminou: a 
polícia que executa jovens negros, o agronegócio que envenena terras indígenas, a 
igreja que continua criminalizando corpos dissidentes. Não há neutralidade possível. 
Ou o punk assume a luta decolonial, ou será para sempre reduzido a uma caricatura 
vazia e inofensiva do punk europeu. As contradições ficam evidentes quando 
observamos como o imaginário punk dominante é marcado pela branquitude: ícones, 
imagens, slogans... todos voltados para uma narrativa em que a 'rebeldia' se apresenta 



Contra colonialidade punk? 

95 

desligada das relações de raça, classe, gênero e sexualidade. Essa rebeldia é ilusória, 
porque se permite existir apenas dentro dos limites seguros da sociedade que a 
gerou, transformando-se rapidamente em mercadoria. Mas em Abya Yala não temos 
esse luxo. Aqui, o 'faça você mesmo' não é hobby, mas necessidade. Aqui o punk não 
se resume a roupas rasgadas, mas abrange corpos vulneráveis que têm sido feitos de 
alvo por um Estado armado. Aqui o ruído insurgente do punk traduz a raiva acumulada 
contra a colonialidade que estrutura a vida cotidiana. É preciso afirmar que não 
queremos uma identidade punk subordinada, que apenas repete as estéticas e 
narrativas do norte. Não queremos ser reconhecidos como 'exóticos' dentro de uma 
cena global mediada por Londres ou Nova Iorque. Construímos um punk que fala de 
nossas histórias de resistência, dos quilombos e das terras dos nativos, das travestis 
perseguidas, das periferias precarizadas, das línguas indígenas silenciadas, das 
mulheres assassinadas. Queremos um punk que não apenas grite contra o 'sistema', 
mas que saiba nomear esse sistema como colonial, capitalista, racista e 
cisheteropatriarcal. O punk de Abya Yala, se quiser continuar a existir, precisa ser 
descolonizado. Não basta negar o futuro, é preciso negar o futuro do colonizador. Não 
basta se declarar contra a autoridade, é preciso enfrentar o império que nos molda 
desde dentro. A rebeldia só tem sentido se for coletiva, enraizada nas lutas que já 
existem, ligada às comunidades que seguem resistindo. Tudo o mais é só ruído 
inofensivo, pronto para ser transformado em moda. (Síndrome Letal, Abya Yala EP, 
2025). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

As garras do colono não desapareceram. Elas mudaram de forma, mas seguem 
rasgando nossas estruturas, envenenando nosso pensamento, colonizando nossos 
corpos. O saque das terras e dos povos da América Latina e da África nunca foi apenas 
sobre ouro ou recursos. Era sobre nos arrancar a nós mesmos, nos transformar em 
ferramentas da própria exploração. 
Hoje, a guerra continua. O capitalismo, o neoliberalismo e o imperialismo vestem 
ternos, pilotam drones e sorriem em cúpulas globais enquanto reativam os 
mecanismos de domínio. Está na miséria, na periferia esquecida, na educação precária, 
na violência policial e nas cicatrizes invisíveis que carregamos. 
O sistema nos quer fragmentados. Quer nossas mentes colonizadas, convencidas de 
que a exploração é natural e inevitável. Como alerta Ailton Krenak (filosofo indígena): 
“Vivemos em uma falsificação ideológica que sugere que nós temos paz, isso para as 
coisas continuarem funcionando como estão. Não tem paz em lugar nenhum. É guerra 
em todos os lugares a todo momento.” Esta guerra se estende sobre o mundo todo, 
de forma silenciosa e brutal, travada por quem quer nos roubar a dignidade e o futuro. 
Resistimos. Aprendemos com os quilombos, com os povos originários, com as 
comunidades que vivem fora das lógicas do lucro. Mestre Nego Bispo (quilombola) nos 
lembra que é urgente a contra colonização: “Reconstruir o mundo não é reproduzir as 
violências do colonizador, é reinventar a liberdade.” A defesa está na terra, na 
coletividade, na música, na palavra que é grito e escudo. 
Resistir é devolver o golpe. É criar redes que enfrentem o imperialismo e suas lógicas 
mortíferas. É questionar o conforto das massas e interromper a roda do consumo. 
Contra o capitalismo que suga e mata, plantamos ideias que florescem e emancipam. 
Contra o neoliberalismo que separa, criamos laços que unem. Contra o imperialismo 
que aniquila, levantamos nossos punhos e reinventamos o futuro. 
A colonização não acabou, mas nem a resistência. Que nosso grito ecoe por todos os 
espaços. Não temos tempo a perder. Que o manifesto vire chama e a chama, 
revolução (Isadora Lima, ZINE Ecos da Periferia, 2024). 

 
Este artigo buscou mover o foco da análise do punk brasileiro da sua mitologia 

fundadora — centrada na crise existencial e na marginalidade branca e europeia — para a 

urgência das subjetividades insurgentes que operam na intersecção da colonialidade do 

poder com a agência periférica. Ao adotar a Autoetnografia Dissidente como ferramenta 



Rodrigues 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 81–97 

metodológica, a escrita se afirmou como corpo-corpus, recusando a neutralidade acadêmica 

e expondo as contradições internas da própria cena antifascista. 

A reflexão sobre o relato encarnado confirmou a tese inicial: o punk que se 

pretende libertário no Sul Global frequentemente tropeça nos seus próprios pactos de 

silenciamento. A insistência na branquitude e na cisheteronormatividade que transforma a 

"rebeldia" em uma performance inofensiva, um ruído que não perturba a ordem colonial. 

Fica evidente, portanto, que a luta contra-colonial não é apenas contra o Estado e o Capital, 

mas exige encarar o pacto da branquitude e os privilégios estruturais que se alojam mesmo 

nos espaços de contracultura. 

A análise dos textos das zines citadas demonstrou que a Poética da Revolta pode 

começar na escrita, na subversão do formato e na criação de um arquivo contra-hegemônico. 

Essa palavra-arquivo se materializa e ganha volume máximo na voz-som de bandas como 

Dominatrix, Punho de Mahin, Útero Punk e Black Pantera. Eles provam que, em Abya Yala, o 

ruído sônico é o grito pela sobrevivência, a recuperação fanoniana da subjetividade roubada 

e o enfrentamento direto à necropolítica. 

O projeto da Contra-Colonialidade Punk é, por definição, inacabado. Ele exige 

vigilância constante e a recusa da autoridade conceitual, como sugerido pela citação do 

Síndrome Letal. A rebeldia só tem sentido se for coletiva, enraizada nas lutas que já existem 

e ligada às comunidades que seguem resistindo. A força do punk no Sul Global reside na sua 

capacidade de absorver e traduzir as lutas por raça, classe, gênero e sexualidade em uma 

estética de fúria e solidariedade. 

O futuro deste movimento não está em replicar modelos estéticos do Norte Global, 

mas em afirmar o punk descolonizado como uma ferramenta de resistência situada, capaz de 

nomear o sistema não apenas como "autoridade", mas como colonial, capitalista, racista e 

cisheteropatriarcal. O desafio que permanece é transformar essa fúria em ação contínua, 

garantindo que o punk de Abya Yala seja sempre um território de subjetividades insurgentes 

e não um mero eco. 

 

REFERÊNCIAS 
 
AKOTIRENE, Carla. O que é interseccionalidade? Belo Horizonte: Letramento, 2018. 
 
ALCÂNTARA, Moacir Oliveira de. Violentos, selvagens e baderneiros: representações e modos de 
subjetivação do punk no jornal Correio Braziliense (1990-2014). 2019. 204 f., il. Dissertação (Mestrado 
em História) — Universidade de Brasília, Brasília, 2019. 
 
BENTO, Maria Aparecida Silva. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
BISPO DOS SANTOS, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e significações. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Bazar do Tempo, 2023. 



Contra colonialidade punk? 

97 

BLACK PANTERA. Fogo nos Racistas. In: BLACK PANTERA. Ascensão. [S.l.]: Black Pantera, 2022. 
Gravação de som. 
 
CAIAFA, Janice. Movimento punk na cidade. 1. ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2022. 
 
DOMINATRIX. Meu corpo é meu. In: DOMINATRIX. Ventre Laico Mente Livre. São Paulo: Peculiar Music, 
2019. Gravação de som. 
 
ELLIS, Carolyn. The ethnographic I: a methodological novel about autoethnography. Walnut Creek: 
AltaMira Press, 2004. 
 
FANON, Franz. Os condenados da terra. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 
 
FANON, Franz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 
 
ISADORA. Textos ZINE. IN. Ecos da Periferia (Zine). Brasília, DF, 2024. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 
2019. 
 
MOA. Negra Jurema. In: Cuspidas e Escarros (Zine). Brasília, DF, 2021. 
 
PUNHO DE MAHIN. Racistas. In: PUNHO DE MAHIN. Embate e Ancestralidade. [S.l.]: Punho de Mahin, 
2022. Gravação de som. 
 
REED-DANAHAY, Deborah E. Auto/Ethnography: Rewriting the Self and the Social. Oxford: Berg, 1997. 
 
SINDROME LETAL. Manifesto. In: Abya Yala EP. [S.l.]: Sindrome Letal, 2025. Gravação de som. 
 
ÚTERO PUNK. Sofredoras da Nação. In: ÚTERO PUNK. Útero Punk Mulheres em Perigo. [S.l.]: Útero 
Punk, 2014. Gravação de som. 
 
 
 

Recebido em 15 de julho de 2025. 
Aprovado em 20 de novembro de 2025. 

 


