
 

NOVAS OCUPAÇÕES URBANAS, PUNK E NEGRITUDE: ARTICULAÇÕES PARA A 

REEXISTÊNCIA NO EXTREMO SUL DO BRASIL 
 

HENRIQUE JESKE1 
 

 

RESUMO 
O artigo investiga as relações entre a cena punk, a negritude e as ocupações urbanas em uma cidade do extremo 
sul do Brasil, região marcada pelo legado escravocrata das charqueadas. Apesar de sua proposta contestatória, 
o punk local reproduz exclusões raciais, com baixa participação negra, refletindo um "excesso decolonial" 
(Woods, 2020): apropriação estética de elementos negros sem inclusão efetiva, naturalizando a branquitude. 
Como alternativa, ocupações como o Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão emergem como espaços de 
"reexistência", ressignificando territórios abandonados por meio de epistemologias afrodiaspóricas. O Kilombo 
articula cultura punk com lutas antirracistas, promovendo ações coletivas e deslocando simbologias anarquistas 
para uma perspectiva decolonial. Baseado em entrevistas e observação participante, o estudo conclui que a 
superação das barreiras raciais exige mais que inclusão simbólica: demanda desconstrução de hierarquias 
culturais (Quijano, 2022) e reinvenção das práticas cotidianas, transformando contradições em ferramentas 
para uma transformação social efetiva. 
 

PALAVRAS-CHAVE 
Punk; Negritude; Ocupações urbanas; Decolonialidade; Extremo Sul. 

 

NEW URBAN OCCUPATIONS, PUNK, AND BLACKNESS: ARTICULATIONS FOR RE-EXISTENCE IN THE 

FAR SOUTH OF BRAZIL 
 

ABSTRACT 
This article investigates the relationships between the punk scene, Blackness, and urban occupations in the far 
south of Brazil, a region marked by the legacy of slavery in the charqueadas. Despite its contestatory approach, 
local punk reproduces racial exclusions, with low Black participation, reflecting a "decolonial excess" (Woods, 
2020): the aesthetic appropriation of Black elements without effective inclusion, naturalizing whiteness. 
Alternatively, occupations like the Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão emerge as spaces of 
"reexistence," resignifying abandoned territories through Afro-diasporic epistemologies. Kilombo articulates 
punk culture with anti-racist struggles, promoting collective actions and shifting anarchist symbologies toward 
a decolonial perspective. Based on interviews and participant observation, the study concludes that overcoming 
racial barriers requires more than symbolic inclusion: it demands the deconstruction of cultural hierarchies 
(Quijano, 2022) and the reinvention of everyday practices, transforming contradictions into tools for effective 
social transformation. 

 

KEYWORDS 
Punk; Blackness; Urban Occupations; Decoloniality; Extreme South. 

 

 

 

 

 

 

 
1 Cientista Social. Doutorando em Sociologia pelo Programa de Pós-Graduação em Sociologia da 
Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

NOUVELLES OCCUPATIONS URBAINES, PUNK ET IDENTITÉ NOIRE : EXPRESSIONS DE LA RÉEXISTENCE 

DANS L’EXTRÊME-SUD DU BRÉSIL 
 

RÉSUMÉ 
Cet article explore les liens entre la scène punk, la négritude et les occupations urbaines dans l'extrême sud du 
Brésil, une région marquée par l'héritage de l'esclavage et des charqueadas (abattoirs). Malgré son approche 
contestataire, le punk local reproduit les exclusions raciales, avec une faible participation des Noirs, reflétant 
un “excès décolonial” (Woods, 2020) l'appropriation esthétique d'éléments noirs sans véritable inclusion, 
naturalisant ainsi la blancheur. Parallèlement, des occupations comme Kilombo Urbano Ocupação Canto de 
Conexão émergent comme des espaces de « re-existence », resignifiant des territoires abandonnés à travers des 
épistémologies afro-diasporiques. Kilombo articule la culture punk aux luttes antiracistes, promouvant l'action 
collective et transformant les symboles anarchistes dans une perspective décoloniale. S’appuyant sur des 
entretiens et une observation participante, cette étude conclut que le dépassement des barrières raciales exige 
bien plus qu’une simple inclusion symbolique il requiert la déconstruction des hiérarchies culturelles (Quijano, 
2022) et la réinvention des pratiques quotidiennes, transformant les contradictions en outils de transformation 
sociale efficace. 
 

MOTS-CLÉS 
Punk; Identité Noire; Occupations Urbaines; Décolonialité; Cône Sud. 

 
NUEVAS OCUPACIONES URBANAS, PUNK Y NEGRITUD: ARTICULACIONES PARA LA REEXISTENCIA EN 

EL EXTREMO SUR DE BRASIL 
 

RESUMEN 
Este artículo investiga las relaciones entre la escena punk, la negritud y las ocupaciones urbanas en el extremo 
sur de Brasil, una región marcada por el legado de la esclavitud en las charqueadas. A pesar de su enfoque 
contestatario, el punk local reproduce exclusiones raciales, con baja participación negra, lo que refleja un 
"exceso decolonial" (Woods, 2020): la apropiación estética de elementos negros sin una inclusión efectiva, 
naturalizando la blancura. Por otro lado, ocupaciones como Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão 
emergen como espacios de "reexistencia", resignificando territorios abandonados a través de epistemologías 
afrodiaspóricas. Kilombo articula la cultura punk con las luchas antirracistas, promoviendo acciones colectivas y 
transformando los símbolos anarquistas hacia una perspectiva decolonial. Basado en entrevistas y observación 
participante, el estudio concluye que superar las barreras raciales requiere más que una simple inclusión 
simbólica: exige la deconstrucción de las jerarquías culturales (Quijano, 2022) y la reinvención de las prácticas 
cotidianas, transformando las contradicciones en herramientas para una transformación social efectiva. 
 

PALABRAS CLAVE 
Punk; Negritud; Ocupaciones urbanas; Decolonialidad; Extremo Sur. 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

123 

INTRODUÇÃO 
 

No extremo sul do Rio Grande do Sul, o passado escravocrata e a herança das 

charqueadas2 ainda marcam profundamente o tecido social e as relações raciais. Pelotas e 

Rio Grande, cidades que prosperaram com o trabalho forçado de populações negras 

escravizadas, mantêm até hoje estruturas de exclusão e desigualdade, perceptíveis tanto nos 

índices sociais quanto nas dinâmicas cotidianas. A cena punk e o underground local, embora 

vibrantes e reconhecidos por sua vivacidade, refletem esse contexto: majoritariamente 

compostas por brancos, com baixíssima participação de pessoas negras, o que evidencia a 

persistência de barreiras culturais à participação nessa forma de protesto e diversão. 

O punk, em sua origem, carrega uma proposta de contestação e ruptura com a 

ordem estabelecida, mas, na prática, frequentemente reproduz exclusões e silenciamentos 

herdados do colonialismo, como observa Maxwell Woods (2020) ao analisar a apropriação de 

elementos negros e a obliteração de suas origens dentro do próprio movimento punk no 

Atlântico Norte. No extremo sul do Brasil, essa dinâmica se manifesta de forma aguda: 

apesar de se apresentar como espaço de resistência, o punk local pouco dialoga com as 

experiências e demandas da população negra, que segue à margem tanto das políticas 

públicas quanto das iniciativas culturais alternativas. 

É nesse cenário que as ocupações urbanas, como o Kilombo Urbano Ocupação 

Canto de Conexão, assumem papel central. Mais do que resposta à crise de moradia 

estudantil, essas iniciativas funcionam como incubadoras do conhecimento, fomentando a 

participação política, social e cultural e abrindo brechas para a construção de novas formas 

de coletividade e solidariedade. A ocupação em questão, situada na zona portuária de 

Pelotas, insere-se em uma cidade marcada pela memória dos charqueadores, mas propõe 

uma inversão: transformar um prédio ocioso de uma cidade historicamente excludente em 

território de criação, convivência e principalmente de resistência. 

O artigo parte da observação participante e de entrevistas com protagonistas desse 

cenário para compreender como o punk, mesmo com suas limitações, pode se articular a 

iniciativas como as ocupações na busca por transformação social — uma relação 

relativamente existente mundo afora, mas perdida no campo em questão. O diálogo com 

dois representantes do Kilombo Urbano revela o esforço cotidiano de reinvenção do ideário 

local e de luta pelo direito à cidade. A entrevista com um músico, artesão e produtor cultural 

influente no underground na região expõe como a cultura alternativa pode ser ferramenta de 

 
2 Locais onde se produzia o charque, uma carne salgada e desidratada ao sol, que servia para 
conservação por longos períodos. Essas instalações eram centros econômicos importantes, 
especialmente em regiões como Pelotas (RS), durante o "ciclo do charque". Elas se tornaram 
símbolos de uma época marcada pela economia agropastoril e pela exploração intensiva e brutal de 
mão de obra escrava. 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

crítica e mobilização, ainda que precise avançar em sua abertura às diversidades. Já a 

conversa com os integrantes da banda Escöria, de Rio Grande, evidencia as tensões e os 

potenciais do punk como linguagem de denúncia e resistência, mesmo em um ambiente 

social que ainda reproduz exclusão. 

Entre novembro de 2024 e julho de 2025, acompanhei as atividades do Kilombo 

Urbano Ocupação Canto de Conexão. Observei discussões, ensaios de bandas e estive 

presente em eventos, registrando em diário de campo como punks, artistas e demais 

pessoas tensionavam aquele espaço. Os atores-chave entrevistados foram escolhidos por 

seu papel transformador: um dos fundadores do Kilombo e outro integrante que o 

acompanhava na ocasião, sendo ambos homens negros; Marcelo Rubira, homem branco, 

produtor musical com décadas de contribuição para a cena underground; e três membros da 

Escöria, única banda punk ativa atualmente na cidade de Rio Grande, formada por dois 

homens e uma mulher branca.  

As entrevistas semiestruturadas giraram em torno de três eixos: visão sobre o 

território, negritude no punk sulino e relevância das ocupações. A análise seguiu caminhos 

abertos por Bardin (2016) via codificação de recorrências e o cruzamento das vozes com 

minhas anotações de campo. Procurei garantir que suas histórias não se tornassem, no texto 

escrito, dados mortos, mas ferramentas vivas de luta. 

Ao discutir o punk e o cenário underground como ferramentas auxiliares a iniciativas 

transformadoras, como é o caso das ocupações, busco refletir sobre os limites e as 

possibilidades de movimentos culturais na luta contra estruturas históricas de opressão. No 

extremo sul, onde o passado escravocrata ainda ecoa e a cena alternativa segue 

predominantemente branca, pensar a articulação entre cultura, política e território é 

fundamental para imaginar caminhos de ruptura e inventividade social capazes de enfrentar, 

de fato, as marcas profundas do racismo e da desigualdade. 

 

AS CICATRIZES DA ESCRAVIDÃO E O TERRENO PROLÍFICO DO PUNK NO EXTREMO SUL 
 

No extremo sul do estado do Rio Grande do Sul, a história da formação social 

carrega consigo as marcas indeléveis do sistema escravocrata que, durante o século XIX, fez 

de cidades como Pelotas e Rio Grande centros econômicos de prosperidade construída sobre 

o trabalho forçado da população negra. A cidade de Pelotas emergiu como o principal centro 

de produção de charque do Brasil Imperial, consolidando-se como palco de uma das elites de 

maior prestígio social do país (Peres, 2023). 

A primeira charqueada foi estabelecida em 1780 pelo cearense José Pinto Martins, 

nas margens do Rio Pelotas (Assumpção, 1990), iniciando uma robusta movimentação no 

panorama econômico regional que integraria o Rio Grande do Sul ao abastecimento das 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

125 

populações coloniais. A indústria charqueadora foi responsável por concentrar um dos 

maiores contingentes de escravos do Rio Grande do Sul, chegando a representar 62,8% da 

população pelotense em 1833, entre escravizados e “libertos” (Pessi, 2008). 

O desenvolvimento das charqueadas dependia integralmente da mão de obra 

escrava, diferentemente da atividade criatória, onde trabalhadores livres predominavam. Por 

não estar na rota do tráfico atlântico, a localidade tornou-se dependente dos escravos vindos 

do Rio de Janeiro a partir da década de 1780. O crescimento da produção charqueadora 

gerou uma vinculação estreita com o capital mercantil carioca, fundamental para o 

fornecimento de mão de obra cativa (Vargas, 2012). 

Dado esse breve panorama histórico, Pelotas, mais do que suas vizinhas, revela uma 

ferida que permanece aberta na atualidade. As ruas que homenageiam os charqueadores — 

figuras centrais de uma economia construída sobre a exploração brutal da população negra 

escravizada — são testemunhas de uma memória que escolhe celebrar o poder e o prestígio 

da elite, enquanto ignora o sofrimento e a contribuição dos que foram subjugados. Essa 

escolha não é neutra, já que nega a reparação histórica, perpetuando os nomes de animais, 

nos termos descritos por um dos entrevistados ao descrever a figura de um charqueador: 

[...] porque o charqueador, o que ele era?! Um charqueador era um animal! Era um cara 
grosso, que não tinha educação. Geralmente, os charqueadores eram pessoas banidas de 
Portugal. O Brasil colônia era uma prisão para o povo europeu. Quando o rei de Portugal 
tinha que te banir, te mandava para o Brasil e tu vinha para cá para viver como um bicho. 
Só que alguns tinham algumas características que os permitiram remontar a questão do 
Brasil império. Para mim, a revolução do charque é a grande revolução industrial, o 
primeiro modelo de anarquismo se dá a partir do momento que nós negros fugimos das 
charqueadas, das plantações de café, coisa e tal, e nos refugiamos nos quilombos. O 
quilombo é um modelo de movimento anárquico. Essa é a concepção que eu levo para a 
vida: o quilombo é o primeiro modelo de anarquia no Brasil (Representante do Kilombo 
Urbano Ocupação Canto de Conexão, junho de 2025). 
 

O relato do entrevistado retumba um conhecimento adquirido sobre a história local 

e um olhar crítico sobre bases estruturais horizontalmente aceitas pelos cidadãos de boa 

parte dos municípios do extremo sul. Ademais, expressa uma ótica subversiva e em grande 

medida propositiva, que abertamente convida o ouvinte a repensar eventos históricos 

entendidos como solidamente registrados a partir da ótica daqueles que hoje pensam o 

aquilombamento como uma forma libertária de organização e resistência.  

Ao identificar o quilombo como o primeiro modelo anárquico brasileiro, o 

entrevistado opera um deslocamento epistêmico fundamental: a resistência negra deixa de 

ser lida apenas como reação à opressão e passa a ser reconhecida como projeto político 

autônomo, que antecipa princípios de horizontalidade e autogestão posteriormente 

reivindicados por movimentos libertários. Essa inversão é mais que retórica, carregando 

implicações práticas para a compreensão do papel da negritude nas lutas contemporâneas, 

especialmente quando se considera que o punk local, apesar de sua retórica contestatória, 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

ainda reproduz as exclusões herdadas dessa mesma estrutura colonial que o entrevistado 

denuncia. É precisamente essa tensão entre discurso libertário e prática excludente que o 

texto passa a explorar nas seções seguintes, evidenciando como a cena alternativa do 

extremo sul permanece marcada por contradições que exigem enfrentamento. 

Esse lugar de desigualdades que não se limitam ao campo simbólico é também o 

cenário em que o manifesto punk conquistou espaço para fruir. Visto que o punk não surge 

apenas como um gênero musical, mas como uma resposta direta a exclusão e às histórias 

seguidamente marcadas pelas múltiplas formas de violência e desigualdade, ele encarna a 

voz daqueles que vivem à margem, que rejeitam a ordem estabelecida e que buscam, através 

da música e da atitude, denunciar as injustiças que atravessam suas vidas, transformando-as. 

A energia contestatória do punk no extremo sul ressoa com a experiência de uma juventude 

periférica que carrega o peso de feridas históricas, mesmo que, paradoxalmente, essa cena 

ainda reflita limitações em sua abertura à ampla diversidade. 

Assim, o punk no extremo sul figura mais que um movimento cultural: é uma 

espécie de espaço metafísico onde se tensionam memórias, identidades e reivindicações. É 

um palco onde a resistência se manifesta, mesmo diante das contradições e das exclusões 

internas. Essa cena underground pulsa como uma das respostas às feridas das cidades locais, 

criando possibilidades de coletividade e solidariedade que desafiam as estruturas históricas. 

A inclusão racial, no entanto, permanece sendo um desafio urgente, exigindo que essa 

resistência se amplie e se transforme em algo capaz de transmitir seu ideário de autonomia e 

ação direta aos indivíduos de maneira mais ampla. 

A análise de Maxwell Woods (2020) sobre a apropriação e o apagamento das 

origens negras dentro do punk oferece uma chave fundamental para entender essa 

dinâmica. Ele nos lembra que a cultura, mesmo aquela que se pretende marginal e 

contestadora, não está imune às forças do colonialismo e do racismo estrutural que 

atravessam a sociedade como um todo. 

Do ponto de vista sociológico e antropológico, o que se observa é a reprodução de 

um “excesso decolonial” (Woods, 2020), termo que sintetiza a apropriação simbólica de 

elementos culturais negros sem o devido reconhecimento ou inclusão efetiva das 

populações que os originaram. Essa apropriação, além de deslegitimar as vozes negras, 

reforça a naturalização da branquitude como norma tácita dentro do movimento punk, 

criando barreiras invisíveis — mas muito reais — para a participação negra. Assim, o punk, 

paradoxalmente, pode funcionar como um espaço de resistência e, ao mesmo tempo, de 

exclusão, reproduzindo padrões históricos de segregação cultural. 

A contradição demonstra o grau de complexidade dos processos identitários e das 

lutas por reconhecimento em contextos marcados por desigualdades históricas profundas. A 

cena punk do extremo sul, como espaço de sociabilidade e produção cultural, reflete as 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

127 

tensões entre o desejo de ruptura e as limitações impostas por estruturas sociais que 

continuam a marginalizar corpos e vivências negras. A resistência que o punk simboliza não 

pode ser plena se não reconhecer e incorporar as múltiplas dimensões da diversidade racial, 

cultural e social da região. 

Portanto, o que abordo como ampliação da participação negra no punk não é 

apenas uma questão de representatividade simbólica, mas uma necessidade política e 

epistemológica. Trata-se de desconstruir as hierarquias culturais herdadas do colonialismo e 

do racismo, para que o movimento possa efetivamente cumprir seu papel de contestação 

radical. A inclusão racial amplia o potencial transformador do punk, tornando-o um espaço 

mais plural, capaz de dialogar com as experiências e as demandas de todos os sujeitos 

marginalizados. 

Esse processo implica reconhecer que a cultura não é um campo neutro, mas um 

terreno de disputas e negociações onde se definem identidades e se reproduzem ou 

desafiam relações de poder. A cena punk, ao abrir-se para a negritude e para outras 

expressões culturais historicamente silenciadas, pode se tornar um instrumento ainda mais 

potente de reconfiguração social, tornando-se parte do ferramental do qual se pode lançar 

mão para enfrentar as marcas profundas do racismo e da desigualdade no extremo sul do 

estado. 

 

AS OCUPAÇÕES COMO FERRAMENTA: O CASO DO KILOMBO URBANO 
 

Apesar da força contestatória, a cena punk de cidades como Pelotas, Rio Grande, 

Jaguarão e Bagé revela uma limitação estrutural importante: a baixa participação da 

população negra, reflexo das persistentes barreiras culturais e sociais herdadas do 

supracitado passado escravocrata. É nesse contexto que as ocupações urbanas emergem 

como espaços cruciais de resistência e reinvenção, capazes de tensionar e ampliar os limites 

do movimento punk local, promovendo uma articulação entre cultura, política e território. 

Ocupações como o Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão assumem um 

papel importante ao transformar espaços excludentes e subutilizados em lugares de criação 

e convivência. Simbolizando essa potência transformadora ao incorporar a negritude como 

um dos eixos fundamentais de sua ação, o termo “kilombo” remete às comunidades 

quilombolas, espaços históricos de resistência negra contra a escravidão e o colonialismo, ao 

passo que sua reapresentação no contexto urbano contemporâneo carrega uma carga 

simbólica e política. 

Ilustrando a proposta de aproximação e mescla que busco empreender neste artigo, 

o Kilombo já foi e frequentemente volta a ser palco para reuniões e apresentações de 

bandas punk, quase sempre articuladas em parceria com o produtor Marcelo Rubira, 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

reunindo grupos oriundos de diversos municípios. Rubira, que é artesão, músico e produtor 

cultural, aponta que, apesar de Pelotas não ser a capital do estado, é a maior cidade do 

extremo sul e a capital do movimento, onde as bandas vêm se apresentar direto. Ademais, o 

histórico da atividade de Rubira tocando em bandas no passado3 e seu trabalho em estúdio 

musical próprio na atualidade, torna facilitado o acesso ao cenário musical de modo geral. 

As figuras 1 e 2 expõe cartazes de eventos realizados pelo estúdio Bokada e pelo 

Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão. A figura 1 é o cartaz da décima terceira edição 

do evento “Era Punx Gig!”, ocorrido em julho de 2023 no Kilombo Urbano e encabeçado pelo 

estúdio Bokada, pela banda Escöria e pelo coletivo Tüfo, reunindo bandas punk das cidades 

de Pelotas e Rio Grande. A figura 2 mostra o cartaz do já tradicional Bokada Festival, que 

recorrentemente reúne bandas punk, mesclando-as com outros estilos presentes no 

underground local, como o metal, hardcore e crossover. 

 

Figura 1. Era Punx Gig!  

 
Fonte: Marcelo Rubira. 

 

 

 

 
3 Entre as bandas punk figuram a Conflito Social, Catarro, BDS e Aborto Podre, segundo o 
entrevistado. 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

129 

Figura 2. Bokada Festival. 

 
Fonte: Marcelo Rubira. 
 

Ao observar essa articulação sob a ótica proposta por Gallo (2008), que enfatiza que 

o punk, para além da dimensão musical, é uma prática cultural que questiona as normas 

estabelecidas e cria espaços de autonomia e experimentação social, pode-se perceber muito 

da dita atitude punk na iniciativa do Kilombo Urbano como um todo. Nesse sentido, além de 

oferecer um espaço físico para a cena punk e para todas as demais, o Kilombo também 

promove uma reinvenção do próprio significado do movimento ao tensionar suas fronteiras 

e abrir caminhos para uma participação pensada para funcionar de maneira mais horizontal.   

Essa reinvenção ecoa as contradições fundacionais do movimento punk 

identificadas por Guerra e Menezes (2019). Se o punk historicamente oscila 

entre “ideologia e estética”, o Kilombo Urbano radicaliza essa tensão ao converter o espaço 

físico em um laboratório de práticas decoloniais, em um gesto que não evoco aqui com o 

intuito de comparar o movimento ao Kilombo, mas intencionando demonstrar uma relação 

bastante próxima, que converge constantemente em atitude. A ressignificação gráfica do 

termo "quilombo" foi explicada da seguinte forma: 

O Kilombo tem esse principal papel: acolher. As pessoas geralmente pegam a palavra 
quilombo com QI, que é um quilombo que vem da questão cristã, da questão dos jesuítas, 
entendeu? E nós adotamos a palavra Kilombo com K porque em África não existe a palavra 
QI, e em África não existe só negro. Então o Kilombo com K vem para juntar todas as 
pessoas e dizer: “ó mano, teu quilombo com QI tá diferente, teu quilombo com QI tem 
trajetória igrejeira. O Kilombo com K é uma autonomia nossa, uma autonomia africana 
(Representante do Kilombo Urbano Ocupação Canto de Conexão, junho de 2025). 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

Não se trata apenas de incluir vozes negras, mas de reestruturar a própria gramática 

do movimento a partir de epistemologias afrodiaspóricas, subvertendo a lógica eurocêntrica 

que marcou as origens do punk anglo-saxônico. Aqui, o ethos DIY (Do It Yourself), central nas 

cenas punk analisadas por Guerra e Menezes (2019), adquire novas camadas. Se nas 

experiências analisadas por eles o "faça você mesmo" operava como resistência ao mercado 

musical, no Kilombo ele se expande para uma pedagogia territorial. 

A potência desse modelo revela-se ao confrontar a limitação estrutural das cenas 

punk tradicionais. Rubira descreve o modelo de uma outra ocupação existente em Pelotas, 

bem como uma experiência vivida por ele em Curitiba, denotando as camadas da inversão 

operada atualmente pelo Kilombo: 

Tive o primeiro contato com uma ocupação na cidade de Curitiba. Eu nem lembro o nome 
porque fiquei pouco tempo lá. Era um caos total...apesar de ser anarcopunk, era um caos 
total, era muita droga, o pessoal não fazia nada de...ocupavam para morar e para se 
drogar. Não ocupavam para fazer algo social, né?! 
As outras com que tive contato sempre foram anarcopunks, como é a 171, daqui de 
Pelotas, que também faz uma correria deles. Não desmerecendo nada. É outra visão, é 
outro tipo de ocupação, né?! Eles ocuparam para estudar, para fazer material cultural, 
anarcopunk mesmo, anarquista, daqueles mais radicais. Mas o Kilombo tem aquele lance 
mais social de fazer contribuições, de fazer comida para quem não tem, de construir casa 
para quem não tem, de dar acolhimento para trans, negros ou não, o que é muito 
importante também. O acolhimento ali é muito forte (Entrevista com Marcelo Rubira, 
junho de 2025).  

 

Ao converter referências quilombolas em insígnias que servem também ao 

movimento punk — seja em grafites que fundem símbolos anarquistas com referências 

africanas, ou no ambiente que mistura cartazes de gigs com a presença de um grande 

sopapo4 no centro de um cômodo — o Kilombo desloca o eixo da rebeldia: a estética da 

ruptura não é mais importada, mas reenraizada na história local de luta antirracista. 

Essa abordagem corrobora a tese de Gallo (2008) sobre ocupações como atos de 

"reinscrição da periferia no centro". O Kilombo radicaliza o gesto ao converter um território 

marginalizado em epicentro de uma contracultura negra, punk, underground e anarquista. Os 

shows que reúnem bandas de diferentes lugares não são meros eventos; são ritos de 

reexistência que, nas palavras de Guerra e Menezes (2019), convertem "ecossistemas hostis 

em habitats naturais".  

As ocupações urbanas, em modelos como o do Kilombo Urbano, demonstram que a 

transformação de espaços não se dá apenas pela presença física, mas pela construção 

gradual de vínculos e sentidos compartilhados. O ambiente antes marcado pela hostilidade 

— abandono, insegurança, descaso — passa a ser habitado por práticas cotidianas que 

fundam novas rotinas e expectativas. A cada reunião, oficina ou evento, o espaço se converte 

 
4 Segundo um representante do Kilombo Urbano, antes de se tornar instrumento musical, o Sopapo 
foi um meio de comunicação. A depender do toque e do timbre, enviava determinado tipo de 
mensagem, criando uma interlocução. Trata-se de um grande tambor que é instrumento típico da 
cultura afro-gaúcha, feito originalmente com rústicas toras de madeira e couro equino ou bovino.  



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

131 

em território de trocas, onde o pertencimento se constrói por intermédio da convivência. 

Esse processo, longe de ser linear, é tecido por negociações constantes, pequenos conflitos e 

aprendizados, que vão sedimentando o reconhecimento mútuo e a confiança. Assim, o que 

era hostil se torna habitável porque passa a ser vivido, cuidado e apropriado em múltiplos 

níveis. 

Ao observar o cotidiano dessas ocupações, percebe-se que elas operam como 

mecanismos de conversão simbólica e material do espaço urbano. A hostilidade do 

ecossistema original — resultado de políticas de exclusão, racismo estrutural e invisibilização 

— é enfrentada por meio de práticas que valorizam a escuta, a criatividade e a autonomia 

coletiva. As oficinas de arte, as assembleias abertas, os mutirões de cozinha e a distribuição 

de alimentos, tudo isso compõe uma ecologia social em que o espaço físico é apenas o ponto 

de partida. Com o tempo, o ambiente ocupado deixa de ser apenas abrigo e se torna habitat: 

lugar de memória, de afeto, de construção de projetos comuns. Essa conversão não elimina 

os conflitos, mas cria condições para que eles sejam mediados e transformados em 

aprendizado coletivo, fortalecendo a capacidade de adaptação e reinvenção do grupo diante 

das adversidades externas. 

O modelo de ocupação, ao se aproximar do ideário punk, encontra terreno fértil 

para potencializar seu alcance transformador. O punk, carregado da ética do faça-você-

mesmo, sua recusa à autoridade e o seu impulso de ação direta, buscou criar espaços 

alternativos à ordem dominante. As ocupações, ao abrirem suas portas para shows, 

encontros e oficinas ligados à cena punk, tornam-se aliadas usuais desse projeto. Além do 

abrigo físico, oferecem um laboratório de experimentação social, onde a autonomia, a 

solidariedade e a criatividade podem ser exercidas de forma coletiva e horizontal. Ao 

contrário de espaços tradicionais, marcados por hierarquias rígidas e exclusão, a ocupação se 

apresenta como território aberto à reinvenção, onde o punk encontra a possibilidade de 

expandir seus limites, dialogando com outras lutas e identidades.  

Nessa convergência, a ocupação deixa de ser apenas um refúgio e se converte em 

plataforma para a construção de novas formas de resistência, capazes de enfrentar tanto as 

marcas do passado colonial quanto os desafios do presente. Nesse solo, fértil em tensões e 

encontros, que germinam as possibilidades de superação dos excessos e limites herdados, 

apontando para um horizonte em que a radicalidade da diferença se torna o motor de novas 

sínteses coletivas. 

 

SUPERANDO O EXCESSO DECOLONIAL 
 

Superar o excesso decolonial, especialmente quando se observa a cena alternativa 

do extremo sul do Brasil à luz das formulações de Maxwell Woods (2020), exige um 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

deslocamento analítico que vá além da denúncia das exclusões evidentes ou da mera 

celebração de experiências insurgentes, carecendo também de uma aproximação com 

trabalhos latino-americanos compromissados com a compreensão da realidade local. O que 

está em jogo afinal, é a compreensão das engrenagens profundas da colonialidade, que se 

reproduzem de modo difuso e capilar mesmo nos espaços que se pretendem radicais e 

contraculturais. 

Woods (2020), ao analisar o exemplo dos Bad Brains, destaca como a trajetória da 

banda evidencia as ambiguidades e contradições do punk como espaço de resistência e 

exclusão. Os Bad Brains, grupo formado por músicos negros em Washington, D.C., romperam 

com expectativas raciais e estilísticas ao se inserirem em uma cena predominantemente 

branca, trazendo consigo não apenas uma sonoridade inovadora, mas também uma presença 

que desafiava as normas tácitas do movimento. No entanto, mesmo diante de sua 

contribuição incontestável e de sua influência sobre o punk e o hardcore, os Bad Brains foram 

frequentemente alvos de resistência e marginalização dentro da própria cena que ajudaram 

a transformar. Woods (2020) mostra que, apesar de toda a retórica de ruptura e contestação, 

o punk do Atlântico Norte não foi capaz de acolher plenamente a diferença quando ela se 

apresentou de modo incontornável, preferindo, muitas vezes, relegar os Bad Brains à 

condição de exceção ou curiosidade, em vez de reconhecer e incorporar sua centralidade. 

Contudo, Woods (2020) também observa que os próprios Bad Brains, ao 

conquistarem reconhecimento e centralidade em certos circuitos, passaram a desempenhar 

papéis que, sob o olhar atento das interações cotidianas, revelam a instauração de novas 

fronteiras e categorias de pertencimento. A banda, ao consolidar uma identidade estética e 

comportamental marcada por forte adesão ao rastafarianismo e por posturas normativas 

quanto a estilos de vida e valores, passou a organizar o ambiente ao seu redor segundo um 

conjunto de expectativas rígidas, que funcionavam como filtros de acesso e reconhecimento. 

Assim, à medida que os Bad Brains se tornavam referência, a cena se via diante de regras 

implícitas que delimitavam quem poderia circular, ser ouvido ou se identificar com aquele 

espaço. O palco, que antes parecia aberto à experimentação e à diferença, era 

progressivamente reconfigurado por gestos e sinais que comunicavam aceitação ou rejeição, 

pertencimento ou afastamento. 

Woods (2020) sugere que, mesmo enquanto desestabilizavam a hegemonia branca 

e abriam caminho para a presença negra, os Bad Brains acabaram por criar, em torno de si, 

um novo campo de distinção, onde a adesão a certos códigos se tornava pré-requisito para o 

reconhecimento mútuo. O resultado, no plano das interações, era a emergência de 

microexclusões, muitas vezes sutis, mas eficazes na produção de distâncias e segmentações. 

A trajetória da banda, portanto, ilustra como a busca por centralidade e reconhecimento 

pode, paradoxalmente, engendrar novas formas de ortodoxia, demonstrando que as 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

133 

dinâmicas de inclusão e exclusão se renovam continuamente nos bastidores dos movimentos 

culturais, sejam eles quais forem. 

É nesse ponto que a teoria de Quijano (2022) ilumina a análise com maior densidade 

e agrega um olhar latino-americano ao fenômeno. Segundo o autor, a colonialidade do 

poder, em sua formulação, não se restringe ao domínio econômico ou político, mas se infiltra 

nos modos de classificar, legitimar e organizar a vida social, operando por meio da 

racialização e da hierarquização dos saberes. O que Quijano propõe é que a matriz colonial 

sobrevive à descolonização formal, persistindo como racionalidade que define quem pode 

falar, de que lugar, com quais saberes e para quais públicos. Assim, mesmo nos movimentos 

endereçados ao rompimento da ordem dominante, a colonialidade pode se reatualizar, seja 

pela reprodução de normas tácitas de pertencimento, seja pela recusa em transformar 

materialmente as condições de acesso, reconhecimento e participação. No caso do punk 

local, a apropriação de signos negros e o discurso antirracista sem abertura real à pluralidade 

de sujeitos e experiências é um sintoma dessa colonialidade persistente. 

Lanço mão de uma recordação trazida à baila por um dos membros do Kilombo 

entrevistados, seguida da perspectiva da banda Escöria sobre a participação negra no cenário 

local: 

Eu e o Caveira5 éramos parceiros de andar de light, há 40 anos atrás. Era aquela turma 
que a gente andava junto para beber vinho, para ir para o quadrado de noite, era os nego 
de preto, como as pessoas nos chamavam e achavam estranho. 
[...] Os negros, pela nossa trajetória e por essa ser uma casa liberta, os negros não vêm 
aqui. Os negros gostam de estar em espaços onde podem tá exercendo o machismo negro, 
tá ligado?! Os negros não aceitam dois caras de 1,80m, musculosos, de mão dada. Os 
negros não aceitam duas minas no canto se beijando. Os negros que tão aqui são pessoas 
que já romperam essa barreira. A gente tem que entender que a cultura negra é uma 
cultura extremamente machista (Representante do Kilombo Urbano Ocupação Canto de 
Conexão, junho de 2025). 
Infelizmente, em Rio Grande, contamos nos dedos das mãos a quantidade de pessoas 
negras nos eventos e gigs undergrounds. A Escöria em momentos diferentes contou com 
integrantes pretos (Cleberson e Salvador), que são grandes artistas plásticos, além de 
músicos, e trouxeram valiosas contribuições. Sentimos muita falta de pessoas negras na 
cena riograndina. Atualmente, em Rio Grande, não temos bandas punx ativas além de nós 
(Integrante da Escöria, maio de 2025). 

 
A persistência da colonialidade do poder nos espaços contestatórios, conforme 

analisada por Quijano (2022), revela-se justamente na dissonância entre discursos libertários 

e práticas excludentes. O depoimento do representante do Kilombo Urbano, ao afirmar 

que "os negros não vêm aqui" por rejeitarem comportamentos não heteronormativos, expõe 

uma visão de perto e de dentro da cultura negra no extremo sul como intrinsecamente 

machista. Essa perspectiva, que condiciona a participação à aceitação prévia de normas 

específicas, ecoa o que Quijano identificou como hierarquização dos saberes e corpos: ao 

estabelecer um "modelo correto" de negritude aceitável, internaliza uma violência 

 
5 Alcunha de José Centeno, vocalista da extinta banda Aborto Podre. 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

epistêmica que invisibiliza a pluralidade de experiências negras, o que, em certa medida, é 

também justificado materialmente pela ausência de pessoas negras nos espaços libertários 

dos quais participa a banda Escöria6.  

Aqui, o diálogo com bell hooks (2019) torna-se incontornável. Quando a autora 

discorre sobre a reconstrução da masculinidade negra, descreve a rejeição paterna ao irmão 

por sua inadequação aos códigos patriarcais, expondo como o machismo opera como 

mecanismo de fratura comunitária internalizado — fenômeno que o Kilombo identifica ao 

atribuir a ausência negra não às barreiras estruturais do próprio underground, mas a uma 

espécie de "defeito cultural" que os ausentes percebem nos participantes. Tal raciocínio, 

concatenado com o pensamento de hooks, expõe que o patriarcado negro é produto 

histórico da desumanização colonial: a hipervalorização da masculinidade dominadora surge 

como resposta compensatória à violência racial, não como essência identitária. Qualquer 

naturalização, portanto, reforça a matriz colonial que Quijano (2022) denuncia. 

A escassez de corpos negros na cena punk riograndina, conforme alega a banda 

Escöria — "contamos nos dedos das mãos" — não é mera coincidência, mas sintoma de uma 

dupla violência: de um lado, a falácia da "inclusão", que é acrítica e exige conformidade 

prévia como moeda de entrada; de outro, a não problematização das condições materiais 

que impedem o acesso (racismo estrutural, segregação urbana e outros). Enquanto os 

espaços libertos como o Kilombo operam pela lógica da inclusão culturalista, a cena punk no 

geral falha em questionar seu próprio lugar de enunciação branco-europeizado, onde signos 

negros são apropriados esteticamente sem redistribuição de poder — exemplificando o 

"excesso decolonial" de Woods (2020): o gesto anticolonial que perpetua colonialidades. 

Nesse cruzamento entre a demanda por performatividade masculina e a 

classificação racial dos corpos, a colonialidade reatualiza-se: espaços alternativos convertem-

se em microcosmos da hierarquia social que pretendiam subverter. A superação exige, como 

propõe hooks (2019), reconhecer as representações negras como campos de batalha 

política, para além da masculinidade e, conforme Quijano (2022), desmontar a geopolítica do 

conhecimento que define quem pode habitar quais espaços, com quais corpos e saberes. 

A superação desse excesso decolonial, portanto, não pode se limitar à ampliação 

simbólica do repertório cultural ou à inclusão pontual de sujeitos historicamente 

marginalizados. O desafio é mais profundo: trata-se de desestabilizar as próprias bases que 

sustentam a colonialidade, promovendo um descentramento epistêmico e uma 

reconfiguração das relações de poder no interior dos coletivos, espaços culturais e 

movimentos sociais. Isso implica reconhecer que a diferença não é um adereço, mas um 

 
6 Banda ativa desde 1996, cujo primeiro lançamento ainda em k7 se chamou Okupar, datado de 
1997. Escöria possui notável engajamento e representatividade, já tendo se apresentado em todo o 
RS, em outros estados do Brasil, países da América Latina e Europa.  



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

135 

princípio organizador das práticas coletivas, exigindo a criação de dispositivos efetivos de 

participação, escuta e deliberação, capazes de incorporar saberes, experiências e demandas 

que escapam às gramáticas dominantes. A experiência do Kilombo Urbano, já discutida, serve 

como referência não por ser um modelo a ser replicado, mas por demonstrar que é possível 

reinventar as formas de coletividade, horizontalidade e acolhimento a partir de 

epistemologias subalternas, inspirando outras práticas em contextos diversos. 

Nesse sentido, a crítica de Quijano (2022) à colonialidade do poder oferece um 

roteiro para pensar estratégias de superação do excesso decolonial. Em primeiro lugar, é 

preciso deslocar o foco da representatividade simbólica para a redistribuição efetiva de 

recursos, espaços e oportunidades, de modo a transformar as condições materiais que 

sustentam as hierarquias. Em segundo, é necessário criar arranjos organizativos que 

privilegiem a pluralidade, a rotatividade de funções e a autonomia coletiva, evitando a 

cristalização de novas ortodoxias insurgentes. Por fim, a abertura ao inacabado e à crítica 

constante deve ser assumida como virtude política, permitindo que os movimentos 

permaneçam sensíveis às contradições e demandas emergentes, sem se fecharem em torno 

de identidades ou narrativas fixas. 

O cenário do extremo sul do Brasil, marcado por cicatrizes profundas da escravidão 

e por uma cena alternativa ainda predominantemente branca, revela que a luta contra a 

colonialidade exige mais do que gestos simbólicos ou celebrações identitárias. Trata-se de 

um trabalho contínuo de desnaturalização das hierarquias, reinvenção das práticas cotidianas 

e abertura ao novo, que só pode ser realizado por meio da construção coletiva de ecologias 

políticas e culturais plurais. A superação do excesso decolonial, nesse contexto, não é uma 

tarefa pontual, mas um processo de invenção social que se realiza na experimentação 

constante, na escuta ativa e na disposição para transformar, de modo radical, as estruturas 

que sustentam a exclusão. É nesse movimento, atento tanto às armadilhas quanto às 

potencialidades do cotidiano, que se desenham caminhos para uma transformação social 

efetivamente decolonial e emancipatória. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Observando o conjunto dos achados reunidos neste trabalho, emerge diante de nós 

uma paisagem cheia de ambivalências: de um lado, estruturas sociais fundadas sobre o 

esquecimento e a exclusão; de outro, brechas e aberturas produzidas por sujeitos e coletivos 

empenhados em recompor sentidos, desafiar a ordem e, por vezes, redesenhar o próprio 

roteiro da história local. O fio condutor dessa análise atravessa as marcas de um passado 

escravocrata ainda inscrito no cotidiano do extremo sul do Brasil, mais especificamente nas 

cenas políticas, culturais e urbanas de cidades como Pelotas e Rio Grande, principalmente. 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

Sustentados por uma memória parcialmente apagada, os espaços de sociabilidade e 

produção cultural, como a cena punk, reiteram, consciente ou involuntariamente, dinâmicas 

de exclusão — o que só acentua o desafio já antigo: transformar resistência em 

transformação. 

O estudo procurou demonstrar como o punk, mesmo proclamando o novo e o 

dissenso, tropeça na persistência de padrões, semelhantes àqueles que critica. A cena 

underground local, em sua maioria branca, reproduz silenciosamente as fronteiras raciais 

herdadas do colonialismo e da lógica das charqueadas. Percebe-se, assim, um descompasso 

entre discurso e prática: o potencial de denúncia anárquica esbarra em uma barreira 

significativa de acesso a pessoas negras, cujas histórias e vivências continuam, em grande 

medida, silenciadas — mesmo quando as estéticas e os discursos marginais do punk 

pretendem radicalizar o desconforto social. Esse descompasso é mais do que uma 

incongruência; é um mecanismo de disjunção funcional, revelando como as estruturas sociais 

podem tolerar, adaptar ou absorver a contestação sem, necessariamente, questionar ou 

subverter seus próprios fundamentos. 

No entanto, seria simplista encerrar a análise nesse impasse. A proximidade vivida — 

ao lado dos protagonistas dessas tentativas de reinvenção, nos eventos do Kilombo Urbano 

Ocupação Canto de Conexão, nos ensaios de bandas e nos encontros no subterrâneo dos 

espaços de cultura — permite constatar algo além do dilema estrutural. Ali, o potencial do 

improviso social salta aos olhos; os sujeitos, cientes das ambiguidades que os cercam, 

expõem e tensionam essas fissuras no dia a dia. A própria existência do Kilombo Urbano — 

como projeto coletivo que se nutre das epistemologias negras, opera deslocamentos 

simbólicos e desafia as ordens estabelecidas — exemplifica a capacidade dos atores locais de 

reapropriar sentidos, transformar restos em territórios férteis, converter prédios ociosos em 

casas de resistência e convivência. 

O Kilombo com “K” aprofunda, por sua vez, o gesto de reinvenção. Não está apenas 

em jogo a substituição de um repertório por outro, mas a tentativa de refundar as 

gramáticas de pertencimento a partir dos saberes de matriz africana, estabelecendo outra 

espessura de autonomia e articulação coletiva. Assim, o que se realiza nessas ocupações não 

é uma simples representação simbólica, mas a produção cotidiana de uma comunidade 

política em que se elaboram novas formas de solidariedade, novas maneiras de negociar com 

a cidade e com o passado. Autonomia e acolhimento tornam-se faces de uma mesma 

estratégia de sobrevivência. 

Essas estratégias sociais, embora ainda frágeis, apontam o caminho para o 

fortalecimento dos laços comunitários e, potencialmente, para uma ampliação real da 

participação negra nas esferas culturais alternativas. Vê-se aqui, portanto, como estruturas 

estabelecidas podem dar lugar a estruturas emergentes, em processos cumulativos de 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

137 

tensão, mimetismo e dissidência. Essa possibilidade de deslocamento — de não naturalizar 

as determinações históricas, de duvidar da inevitabilidade dos silenciamentos — é, talvez, o 

aspecto mais potente desses movimentos. 

Se, diante do palco improvisado da resistência, personagens se revezam entre 

bastidores e luzes, cabe sublinhar que a aposta não está na ilusão de um rompimento 

instantâneo, e sim nos pequenos rituais da construção coletiva. Cada debate, cada reunião, 

cada tentativa de ampliação do repertório de inclusão racial e de práticas decoloniais, aponta 

para a reconstrução que é lenta, tensa, mas possível, de um espaço público genuinamente 

plural. Essa logística do cotidiano, longe de ser mera máscara, revela-se performance capaz 

de recompor, peça por peça, o tabuleiro desigual herdado do passado escravocrata. 

Em última instância, o diagnóstico socioantropológico aqui ensaiado mostra que o 

desafio maior consiste em fazer da contradição um princípio de invenção. Trata-se de 

enfrentar abertamente as ambiguidades, tensionando as normas para que surjam outros 

modos de se estar-junto, para que o cotidiano não seja apenas repetição, mas também 

laboratório de novas formas de reparação histórica. 

O futuro do movimento punk local está em suspenso, entre as contingências do 

contexto social e a capacidade inventiva de seus protagonistas. Todavia, as práticas 

observadas demonstram que, mesmo sobre solo marcado por cicatrizes profundas, é 

possível semear espaços de troca, resistência e reinvenção. É no interstício entre o que se 

pode e o que se deseja, na relação cotidiana entre história, conflito e coletividade, que reside 

a força transformadora da cena underground e das ocupações no extremo sul. Resta, então, 

manter o olhar atento para as fissuras e potências que se abrem no que, a priori, é ordinário, 

apostando na possibilidade de reescrever o roteiro das cidades e dos sujeitos que nelas 

insistem em resistir e reexistir. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ASSUMPÇÃO, José Euzébio. Idade, Sexo, Ocupação e Nacionalidade dos Escravos Charqueadores (1780-
1888). Estudos Ibero-Americanos, [S. l.], v. 16, n. 1, 2, p. 29–46, 1990. 
 
BARDIN, Laurence. Análise de Conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016. 
 
GALLO, Ivone Cecília D’Ávila. Punk: cultura e arte. Varia Historia, v. 24, n. 40, p. 747–770, 2008. 
 
GUERRA, Paula; MENEZES, Pedro Martins de. Dias de insurreição em busca do sublime: as cenas punk 
portuguesas e brasileiras. Revista Sociedade e Estado, v. 34, n. 2, p. 485-512, 2019.  
 
HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2019. 
 



Jeske 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 121–138 

PERES, Jéssica Rodrigues Bandeira “Civilização e liberdade, pátria e humanidade”: os propagandistas 
republicanos pelotenses e a abolição da escravidão. Sæculum - Revista de História, v. 27, n. 47, p. 78–
95, 2023. 
 
PESSI, Bruno Stelmach. O impacto do fim do tráfico na escravaria das charqueadas pelotenses (c. 1846 
– c. 1874). 2008. Monografia (Licenciatura em História) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 
Porto Alegre, 2008. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Revista Novos Rumos, n. 37, 2022. 
 
VARGAS, Jonas Moreira. De charque, couros e escravos: a concentração de riqueza, terras e mão-de-
obra em Pelotas (1850-1890). Sæculum - Revista de História,  n. 26, 2012. 
 
WOODS, Maxwell. Decolonization, decolonial excess, and punk: reflections on the cultural politics of 
race and coloniality in North Atlantic punk. Cultural Studies, v. 36, n. 4, p. 519–542, 2020.  
 

 

 

Recebido em 15 de julho de 2025. 
Aprovado em 20 de novembro de 2025. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Novas ocupações urbanas, punk e negritude 
 

139 

  


