SUBJETIVIDADES DISSIDENTES: GENERO E RESISTENCIA NO PUNK FEMINISTA
CARIOCA

PATRICIA CONCEICAO SILVA'

RESUMO

0 presente artigo analisa, sob a perspectiva do feminismo decolonial, como as bandas brasileiras Texuga
e Klitoria utilizam a musica punk como pratica de escrita de si e resisténcia. A partir de autoras
decoloniais, o texto discute o conceito de subalternidade e os silenciamentos impostos por estruturas
coloniais, patriarcais e racistas. As letras dessas bandas sdo interpretadas como formas legitimas de
producdo de conhecimento, revelando subjetividades marginalizadas. Inspiradas pelo movimento Riot
Grrrl, as artistas reivindicam o lugar de fala, rompendo com os silenciamentos impostos tanto pelo
feminismo hegemdnico quanto pelos espacos culturais dominados por homens. O artigo evidencia a
poténcia da mdsica como instrumento de subjetivacdo e enfrentamento, reafirmando o punk como
linguagem contra-hegemdnica para mulheres subalternizadas.

PALAVRAS-CHAVE
Feminismo Decolonial; Escrita De Si; Riot Grrrl; Subalternidade; Musica Punk.

DISSIDENT SUBJECTIVITIES: GENDER AND RESISTANCE IN CARIOCA FEMINIST PUNK

ABSTRACT

This article analyzes, from a decolonial feminist perspective, how the Brazilian bands Texuga and Klitoria
use punk music as a practice of self-writing and resistance. Drawing on decolonial authors, the text
discusses the concept of subalternity and the silencing imposed by colonial, patriarchal, and racist
structures. The lyrics of these bands are interpreted as legitimate forms of knowledge production,
revealing marginalized subjectivities. Inspired by the Riot Grrrl movement, the artists claim their place
of speech, breaking the silence imposed both by hegemonic feminism and by male-dominated cultural
spaces. The article highlights the power of music as a tool for subjectivation and confrontation,
reaffirming punk as a counter-hegemonic language for subalternized women.

KEYWORDS
Decolonial Feminism; Self-Writing; Riot Grrrl; Subalternity; Punk Music.

SUBJECTIVITES DISSIDENTES; GENRE ET RESISTANCE DANS LE PUNK FEMINISTE CARIOCA

RESUME
Cet article analyse, dans une perspective féministe décoloniale, comment les groupes brésiliens Texuga
et Klitoria utilisent la musique punk comme pratique d'écriture de soi et de résistance. En s'appuyant sur
des autrices décoloniales, le texte discute du concept de subalternité et des silences imposés par les
structures coloniales, patriarcales et racistes. Les paroles de ces groupes sont interprétées comme des
formes |égitimes de production de savoir, révélant des subjectivités marginalisées. Inspirées par le
mouvement Riot Grrri, les artistes revendiquent leur place de parole, rompant avec les silences imposés

" Doutoranda e Mestre pelo Programa de Pés-Graduacdo em Ciéncias Sociais (PPCIS) na
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) pela linha de pesquisa “Familia, género,
trabalho e emocodes”. Licenciada em Ciéncias Sociais pela Universidade Federal do Rio de
Janeiro (UFRJ). Contato: patriciaserra2222@gmail.com.



mailto:patriciaserra2222@gmail.com

Subjetividades dissidentes

tant par le féminisme hégémonique que par les espaces culturels dominés par les hommes. L'article met
en lumiére la puissance de la musique en tant qu'outil de subjectivation et de confrontation, réaffirmant
le punk comme langage contre-hégémonique pour les femmes subalternisées.

, MoTs-CLES
Féminisme décolonial; Ecriture de soi; Riot Grrrl; Subalternité; Musique punk.

SUBJETIVIDADES DISIDENTES. GENERO Y RESISTENCIA EN EL PUNK FEMINISTA CARIOCA

RESUMEN

Este articulo analiza, desde una perspectiva del feminismo decolonial, cémo las bandas brasilefas Texuga
y Klitoria utilizan la mUsica punk como una practica de escritura de siy de resistencia. A partir de autoras
decoloniales, el texto discute el concepto de subalternidad y los silenciamientos impuestos por
estructuras coloniales, patriarcales y racistas. Las letras de estas bandas son interpretadas como formas
legitimas de produccion de conocimiento, revelando subjetividades marginadas. Inspiradas en el
movimiento Riot Grrri, \as artistas reivindican su lugar de enunciacién, rompiendo con los silencios
impuestos tanto por el feminismo hegeménico como por los espacios culturales dominados por hombres.
El articulo pone en evidencia el poder de la mdsica como herramienta de subjetivacion y confrontacion,
reafirmando el punk como un lenguaje contrahegemadnico para las mujeres subalternizadas.

PALABRAS CLAVE
Feminismo decolonial; Escritura de si; Riot Grrr; Subalternidad; Musica punk.

99



Silva

INTRODUCAO

Parece que falar sobre decolonialidade se tornou algo necessério dentro das
ciéncias humanas, principalmente no campo feminista. O pds-colonialismo, segundo
Ballestrin (2013), tornou-se uma espécie de “moda” académica, tendo penetrado
tardiamente no Brasil, em destaque nos Ultimos anos. A teoria feminista e a teoria pds-
colonial “se ocupam de temas semelhantes de representacdo, voz, marginalidade e da
relacdo entre politica e literatura” (Bahri, 2013, p. 662), indo na contramdo ao que a
lingua, a histéria e suas narrativas produzem de assujeitamentos de corpos, ideais
regulatérios, marcadores e uma violéncia colonial, que também é epistemoldgica.

O feminismo decolonial surge, assim, como uma proposta critica que denuncia
ndo apenas as desigualdades de género, mas os efeitos histéricos e persistentes do
colonialismo nas formas como se produzem saberes, identidades e subjetividades.
Autoras como Maria Lugones (2014) mostram que a opressdo colonial ndo apenas
classificou povos e territérios, mas também fabricou uma matriz de género colonial, na
qual mulheres racializadas foram colocadas em posicdes ainda mais subalternizadas do
que aquelas atribuidas as mulheres brancas dentro do patriarcado europeu. O projeto
moderno-colonial, portanto, ndo apenas silenciou vozes femininas do Sul global, como
também imp6s um modelo de feminilidade baseado na branquitude, na
heterossexualidade compulséria e na domesticacao dos corpos.

E nesse sentido que a linguagem se torna campo de disputa. A quem §é
permitido narrar? Quem pode contar sua histéria, construir seus préoprios sentidos e
definir sua existéncia a partir de suas experiéncias? A escrita — sobretudo quando
atravessa o corpo, o som e a performance — torna-se prdtica fundamental de
resisténcia. Como aponta Grada Kilomba (2019), tornar-se sujeito é também disputar o
lugar de fala e a legitimidade da palavra, recusando o papel do “objeto de estudo” que
a tradicdo colonial e académica historicamente impos. A escrita de si, entdo, ndo é
apenas um exercicio pessoal, mas um gesto politico muitas vezes de subversao das
normas que tentaram calar, rotular e anular a complexidade dos sujeitos
marginalizados e, neste artigo especificamente, sujeitas marginalizadas.

Nesse contexto, pensar a musica como espaco de escrita de si é ampliar o
entendimento da producdo subjetiva para além dos suportes tradicionais da escrita
académica ou literaria. Por meio das letras, dos gritos e da estética punk, muitas
mulheres transformam a experiéncia cotidiana em narrativa coletiva. E nesse
cruzamento entre linguagem, resisténcia e subalternidade que se insere este trabalho,
que busca compreender como as bandas Texuga e Klitoria, que fazem parte do

movimento Riot Grrrl, performam suas Escrevivéncias (Evaristo, 2017) em um cenario

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

musical ainda profundamente marcado por estruturas machistas, racistas e classistas,
inclusive dentro do préprio punk.

Ambas as bandas integram uma cena independente atravessada por narrativas
que tensionam género, classe, raca, corpo e territério, reverberando o legado do
movimento Riot Grrrl, que emergiu no inicio dos anos 1990 nos Estados Unidos como
uma vertente feminista dentro do punk rock. Analisar essas producdes sob uma
perspectiva decolonial é reconhecer a legitimidade dos discursos ali construidos como
formas potentes de expressao e existéncia.

Com base nas formulacdes de autoras decoloniais, parte-se da compreensao
de que a escrita — em suas multiplas formas, inclusive a mdsica — pode operar como
ferramenta de subjetivacdo e de ruptura com processos histéricos de silenciamento.
Nesse sentido, as letras de Texuga e Klitoria serao analisadas como praticas discursivas
de escrita de si, por meio das quais se articulam processos de subjetivacao, elaboracao
da experiéncia e enunciacao politica a partir de posicoes subalternizadas dentro de
uma ordem colonial e patriarcal.

Partindo do texto “Pode o subalterno falar?” de Gayatri Spivak (2010), nos
perguntamos: o que acontece quando a subalterna escreve? Este trabalho reflete, a
partir de uma perspectiva do feminismo decolonial, sobre a proposta de uma reescrita
subalterna de si. Como afirma Margareth Rago, “a escrita de si impde-se como
necessidade de ressignificacdo do passado pessoal, mas também coletivo” (Rago, 2011,
p.3), evidenciando a urgéncia de uma releitura das trajetérias contadas por essas
mulheres, principalmente aquelas marcadas pela interseccionalidade (Collins; Bilge,
2016).

O objetivo do trabalho é, portanto, investigar como essas bandas produzem
enunciados que tensionam a colonialidade do género e constroem outras formas de
dizer, sentir e existir. Para isso, serao analisadas letras selecionadas de cancdes das suas
bandas, formada apenas por mulheres, observando de que maneira a escrita musical se
configura como gesto politico de reapropriacdo da prépria narrativa. Este artigo estd
organizado em trés partes. Na primeira, discutem-se as noc¢des de subalternidade,
feminismo decolonial e escrita de si, com base em autoras como Spivak (2010),
Lugones (2014; 2020), Kilomba (2019), Evaristo (2017) e Anzaldda (2000). Em seguida,
¢ apresentado o movimento Riot Grrrl como um referencial tedrico-politico que
inscreve o punk feminista como pratica de resisténcia. Por fim, realiza-se a andlise de
letras das bandas Texuga e Klitoria, com o objetivo de compreender como essas
producdes musicais operam como escritas de si situadas, articulando subjetividade,

linguagem e insurgéncia frente a colonialidade de género.

101



Silva

FEMINISMO DECOLONIAL E A ESCRITA COMO FORMA DE EXISTIR

Entre as reflexdes fundamentais sobre a subalternidade, destaca-se a
contribuicdo de Gayatri Chakravorty Spivak. Em uma de suas obras mais influentes,
Pode o subalterno falar? (2010), a autora indiana propde uma critica contundente 3
forma como os intelectuais ocidentais abordam a representacdo dos sujeitos
marginalizados, especialmente no contexto pds-colonial. Spivak nessa obra critica
particularmente Deleuze e Foucault — tomando como base seu didlogo em Os
intelectuais e o poder: conversa entre Michel Foucault e Gilles Deleuze (1972) para apontar
a condicdo etnocéntrica intrinseca a intelectualidade ocidental. Além disso, a autora
apresenta dois casos do contexto indiano que evidenciam ndo a auséncia de voz por
parte do subalterno, mas a inexisténcia de um espaco legitimo de escuta —
especialmente no caso da mulher subalterna, cuja fala é atravessada por um duplo
silenciamento.

Com uma perspectiva critica, fundamentada em bases marxistas, pds-
estruturalistas e fortemente marcada pela desconstrucdo, Spivak € também
reconhecida por seu trabalho como tradutora — sendo a traducao, inclusive, tema de
reflexdo em The Politics of Translation (2000). Responsavel pela traducdo da obra Of
Grammatology (1997), de Jacques Derrida, a autora transita por diversas areas do
conhecimento, alinhando-se as abordagens do feminismo contemporaneo, do pés-
colonialismo, bem como as teorias do multiculturalismo e da globalizacdo (Almeida,
2010). Ao questionar intelectuais que ndo demonstram compromisso com a
descolonizacdo do pensamento, Spivak reflete sobre a forma como esses sujeitos
representam os "outros" — frequentemente referidos como massas em revolucao,
como é o caso dos proletdrios. Para ela, as nocdes de sujeito, desejo e interesse sao
fundamentais para compreender esse problema de representacdo, conduzindo a
conclusdo de que o subalterno, afinal, ndo pode falar.

Integrante do Subaltern Studies’, a autora indiana se destaca por estudos pés-
coloniais que sdo criticos a escrita da histéria da india até entdo contada por europeus.
De acordo com Spivak (2010), os Subaltern Studies ganham forca neste contexto ao
localizar a figura do “subalterno” como o agente desta mudanca. O coletivo indiano
comecou como uma intervencao na historiografia indiana, fortemente relacionado com
ideais marxistas, principalmente as de Antonio Gramsci, grande influéncia da autora, e

transformou-se, ao longo do tempo, em uma parte inerente da critica pds-colonial.

2 Protagonizados por autores como Ranajit Guha, Dipesh Chakrabarty, Partha Chatterjee e Gayatri
Chakravorty Spivak, organizou-se uma série de coletaneas de artigos sobre a historia social e politica
indiana que totalizaram onze volumes compreendidos entre os anos de 1982 e 2000.

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

Nesse sentido, o esforco do grupo correspondeu a uma busca por tentar resgatar a voz
nativa silenciada e extrair novas perspectivas historiograficas e politicas ndo sé do
passado, mas da continuidade dessa histéria que ndo pode ser mais contada por
dqueles’.

A autora compreende o subalterno como uma figura polissémica e adverte
que o termo “ndo pode ser usado para se referir a todo e qualquer sujeito
marginalizado” (Spivak, 2010, p. 13). Para a autora, € necessario retomar o sentido
atribuido por Gramsci, que o relaciona ao proletariado enquanto classe social marcada
por condicdes estruturais de subalternidade e silenciamento. Em Gramsci,
encontramos a palavra subalterno em referéncia a dependéncia a alguém ou alguma
coisa, ser e/ou estar submetido, submisso (Del Roio, 2007). Além disso, a categoria
politica de trabalhador ndo funciona em termos histéricos para todo mundo, jd que ndo
é entendida da mesma forma em todos os locais. Gramsci comeca a desenvolver o
conceito de “subalterno” ainda em sua fase pré-carceraria, como se observa no texto A
Questdo Meridional (1987 [1926]). Nesse contexto, ele amplia o uso do termo ao incluir
o camponés do sul da Itdlia como parte das classes subalternizadas, reconhecendo
formas especificas de exclusdo e dominacao.

Partindo de uma perspectiva marxista, Spivak contesta a representacao do
sujeito subalterno proposta por Foucault e Deleuze — ainda que sua critica se estenda
a toda a tradicdo intelectual ocidental — trazendo a tona a ideia de que o subalterno,
justamente por sua condicdo de silenciamento estrutural, pode ndo ter a possibilidade
de representacdo:

O termo subalterno, Spivak argumenta, se remete as camadas mais baixas da
sociedade constituidas pelos modos especificos de exclusdo dos mercados, de
representacdo politica e legal e da possibilidade de se tornarem membros
plenos no estrato social dominante. [..] Desvela o lugar incobmodo e a
cumplicidade do intelectual que pode julgar poder falar pelo outro e, por meio
dele, construir um discurso de resisténcia (Almeida, 2010, p. 13-14).

O problema da representacdo discutido em Pode o subalterno falar? (2010)
evidencia a critica de Spivak a forma como sujeitos colonizados sdo representados —
ainda que de maneira nao intencional — por intelectuais ocidentais. A autora questiona
se figuras como Foucault seriam, de fato, capazes de representar as “massas” sobre as
quais escrevem, como presididrios, loucos e homossexuais. Obras como Vigiar e Punir
(2002 [1975]), A Histéria da Sexualidade (2001 [1976]) e A Histdria da Loucura na Idade
Cldssica (1978), embora fundamentais, partem de um contexto europeu, onde os
sujeitos retratados, apesar de marginalizados, ainda detém certo reconhecimento

juridico e politico, algo distante da realidade de muitas populacdes do chamado

3 Em uma relacdo de alteridade, refiro-me aos colonizadores europeus brancos, que por
muitos anos puderam escrever “a histéria” de diversos locais.

103



Silva

Terceiro Mundo. Isso mostra a falta de posicionalidade por parte dos autores em
contexto de luta extremamente pontual.

A auséncia de posicionalidade por parte desses intelectuais revela a limitacdo
da representacdo em contextos de opressdo complexa e situada. A escuta das vozes
subalternas é deixada de lado, e os sujeitos de que se fala continuam sendo objetos, e
ndo agentes do préprio discurso. E nesse ponto que Spivak insere os casos da pratica
do Sat* e do suicidio da jovem Bhaduri® como exemplos da impossibilidade de fala da
mulher subalterna. Esses casos ndo encontram um repertério cultural disponivel que
permita compreendé-las fora da chave da opressdo feminina. A critica da autora se
direciona, assim, a auséncia de estrutura simbdlica para que essas mulheres sejam
interpretadas a partir de suas préprias condicdes de existéncia, e nao apenas
traduzidas pelas lentes coloniais ou patriarcais.

A mulher intelectual, para a autora, possui uma tarefa ainda maior que a do
préprio intelectual. No seu caso, chama atencdo que, apesar de ser oriunda de uma
sociedade colonial, seu grau de consciéncia é outro e o seu local de fala também. Em
seu texto, Spivak admite sua prépria cumplicidade nesse processo de construcao do
outro e do subalterno apenas como objeto de conhecimento por parte de intelectuais
que almejam falar pelo outro, na tentativa de estar justamente tentando falar pela
mulher subalterna indiana ou representando-a. Apesar disso, a autora transforma esse
reconhecimento em um espaco produtivo para questionar o lugar de onde teoriza.
Spivak escolhe trabalhar com o exemplo da prdtica do Sati por ser um tema que
conhece profundamente, considerando-o representativo de uma realidade especifica
da india. Ao mesmo tempo, ressalta que “o caso especifico indiano ndo pode ser
tomado como representativo de todos os paises, nacdes e culturas que podem ser
invocados como o Outro da Europa, como um eu [self]” (Spivak, 2010, p. 63).

Essa autocritica de Spivak quanto ao seu lugar de fala e ao risco de reproduzir
a légica de silenciamento do outro marca um ponto fundamental para o debate sobre
representacdo e agéncia nos contextos pds e decoloniais. A partir dessa reflexao
critica, é possivel ampliar a discussao para outras formulacdes tedricas que também
problematizam os efeitos persistentes da colonialidade, especialmente na América
Latina. O grupo Modernidade/Colonialidade (M/C), formado nos anos 60 e que tem

como principais autores Anibal Quijano, Enrique Dussel e Walter Mignolo, apresenta

4 A prética hindu consiste no ato de uma vilva se sacrificar na pira funeraria do marido.
> Bhuvaneswari Bhaduri foi uma jovem que cometeu suicidio no norte de Calcutd, em 1926. O

suicidio se tornou um enigma, jd que, como Bhuvaneswari estava menstruada na época,
claramente ndo se tratava de um caso de gravidez ilicita.

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

ideias que podem ser interessantes a partir da constituicdo de um “giro decolonial"®. O
grupo é um coletivo formado por intelectuais latino-americanos que trabalham em
diversas universidades das Américas e que apresenta trés movimentos marcantes para
a renovacao critica das Ciéncias Sociais na América Latina no século XXI: a insercdo do
continente no debate pés-colonial; a ruptura com os estudos culturais, subalternos —
indianos e latino-americanos — e pds-coloniais, e a radicalizacdo do argumento pos-
colonial (Ballestrin, 2013).

Com a contribuicdo de Maria Lugones ao Grupo Modernidade/Colonialidade, o
debate se amplia para além das dimensdes da colonialidade do poder, do saber e do
ser (Quijano, 2000), incorporando a perspectiva da colonialidade de género (Lugones,
2014). Ao introduzir essa articulacdo entre género e raca, Lugones fortalece a
importdncia do feminismo decolonial como ferramenta critica para compreender as
multiplas formas de subordinacdo produzidas pelo projeto colonial. Lugones contribui
de maneira significativa para a formulacdo de novas perspectivas tedricas, ao propor a
desconstrucao de conceitos hegemonicos e a elaboracao de outras cosmovisdes que
permitam a escuta de vozes oriundas do contexto latino-americano. Segundo Dias
(2015), em seus estudos sobre feminismo decolonial, a autora articula raca, classe,
género e sexualidade, evidenciando que mulheres pertencentes a regidoes marcadas
pelo colonialismo foram relegadas a posicoes ainda mais marginalizadas — e, por isso,
ndo contempladas pelos discursos feministas europeus predominantes no século XX. E
nesse contexto que se insere a critica de Lugones ao colonialismo. Ao utilizar o termo
“colonialidade”, a autora busca nomear “o processo de reducao ativa das pessoas, a
desumanizacao que as torna aptas para a classificacdo, o processo de sujeitificacdo e a
investida de tornar o/a colonizado/a menos que seres humanos” (Lugones, 2014, p.
939).

A nocdo de “feminismos subalternos” remete a existéncia de hierarquias e
silenciamentos dentro do préprio campo feminista, tal como problematizado por
Spivak. Isso remete a existéncia de assimetrias internas ao préprio campo feminista,
revelando que nem todas as vozes que se dizem feministas se fazem ouvir ou sao
igualmente legitimadas. Segundo Ballestrin (2020), os feminismos subalternos nao
apenas denunciam esse processo de apagamento, mas também constroem uma critica
contundente as bases epistémicas que sustentam o feminismo dominante. Por isso,
configuram-se como um antagonismo irreconcilidvel em relacdo a esse modelo

hegemonico, recusando-se a serem assimilados ou, de certa forma, traduzidos por ele.

6 Segundo Ballestrin (2013), giro decolonial “é um termo cunhado originalmente por Nelson
Maldonado-Torres em 2005 e que basicamente significa o movimento de resisténcia tedrico e
pratico, politico e epistemoldgico, a lo6gica da modernidade/colonialidade” (Ballestrin, 2013, p.
105).

105



Silva

Em vez disso, reivindicam outras formas de fazer politica, pautados na experiéncia e na
interseccionalidade como fundamentos de uma acdo coletiva.

Ao se inserirem nessa proposta, os feminismos subalternos desafiam nao
apenas as estruturas patriarcais, mas também as hierarquias internas do préprio
movimento feminista. Nessa perspectiva, o termo “subalterno” ndo remete 3
passividade, mas a uma posicdo critica e ativa diante dos processos de exclusdo,
buscando construir alternativas a partir dos lugares historicamente marginalizados. Em
didlogo com o feminismo decolonial, esses feminismos assumem uma perspectiva
situada, ancorada nas experiéncias concretas de mulheres que resistem as multiplas
formas de opressdo. Além disso, a autora argentina Marfa Lugones contribui para a
compreensao da condicdo da mulher subordinada — ou subalterna — como resultado
das opressoes simultaneas do patriarcado e do colonialismo. A partir de sua teorizacao,
propbe um feminismo de resisténcia que nos convida a questionar criticamente as
bases teédricas e epistémicas que sustentam os saberes hegemodnicos. Trata-se, nas
palavras de Ballestrin (2020, p. 4), de um feminismo “critico, radical e autbnomo”,
comprometido com a desestabilizacao das estruturas que produzem desigualdade e
silenciamento.

As reflexdes de Spivak (2010) sobre a condicdo da mulher subalterna
suscitaram uma série de criticas e desdobramentos tedricos que continuam a provocar
questionamentos fundamentais nos debates sobre feminismo em contextos pds e
decoloniais: Quem pode falar? Por quem se fala? Quem escuta? Como se representa a si e
aos outros? Neste trabalho, o foco estd na mulher subalterna, cuja condicdao de
silenciamento resulta da articulacdo entre diferentes formas de opressao. Inserida em
contextos sociais atravessados por estruturas patriarcais, racistas e classistas, ela é
submetida a um duplo apagamento: mediada tanto pelas hierarquias de classe quanto
pela dominacdo masculina.

E nesse contexto que o feminismo subalterno se configura como ferramenta
analitica e politica, ao oferecer caminhos para pensar a colonialidade de género
(Lugones, 2014) como um sistema de opressdo que exige resisténcia coletiva e a
construcao de identidades feministas situadas. Como afirma Lugones (2014), ndo se
resiste sozinha a colonialidade do género. A luta contra esse sistema demanda formas
compartilhadas de existéncia e articulacdo politica, construidas a partir das margens.

Tendo isso em vista, na préxima secao, nos voltamos ao movimento Riot Grrrl,
que, embora situado em outro tempo e geografia, também propds uma
reconfiguracdo radical da relacdo entre género, linguagem, corpo e poder. A partir da

cena punk, jovens mulheres criaram espacos proprios de expressao e enfrentamento

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

ao silenciamento, articulando praticas culturais e politicas que ainda hoje ecoam em

producdes como as das bandas brasileiras Texuga e Klitoria.

RIOT GRRRLE O PUNK COMO PRATICA FEMINISTA

O punk hardcore surgiu na Inglaterra, na década de 1970, em meio a uma
forte crise social e econdmica que atingia especialmente a juventude. Diante da falta
de perspectivas, do desemprego e da instabilidade econémica (Caiafa, 1985), esses
jovens passaram a se expressar por meio de uma estética sonora agressiva e de uma
postura declaradamente antissistémica. Com uma sonoridade intensa, letras diretas e
uma estética provocadora, o movimento se consolidou como expressdo de ideais
anticapitalistas, anarquistas e de resisténcia a ordem estabelecida (Gallo, 2018).

A musica, marcada por ritmos rapidos e violentos, letras curtas e diretas,
tornou-se ndo apenas um estilo, mas um grito coletivo de insatisfacdo, resisténcia e
ruptura com a ordem dominante. Essa cena, embora contestadora, reproduzia também
praticas excludentes, mantendo o espaco punk majoritariamente masculino e pouco
aberto a presenca ativa de mulheres como produtoras culturais e politicas.

E nesse contexto que, nas décadas seguintes, exatamente nos anos de 1990,
emergiu nos Estados Unidos o movimento Riot Grrrl, uma vertente do punk criada e
protagonizada por mulheres jovens que passaram a reivindicar espaco dentro da cena
underground e a denunciar as opressoes de género naturalizadas tanto na sociedade
quanto no préprio meio punk. Mais do que um movimento musical, o Riot Grrrl
constituiu-se como uma intervencdao feminista radical, combinando performance,
musicas com letras estridentes (Marcus, 2010) e militdncia em torno de temas como
violéncia sexual, autonomia corporal, sexualidade, raiva e sororidade. O Riot Grrrl
surgiu como uma resposta direta 3 exclusdo das mulheres nos espacos do punk e a
banalizacdo das violéncias de género na cultura dominante. Essas mulheres usaram a
musica como ferramenta para nomear o que até entdo era mantido sob siléncio: abuso,
misoginia, controle sobre os corpos e invisibilizacdo das experiéncias femininas. Ao
mesmo tempo, incorporaram estratégias de comunicacao alternativa — como os zines
e encontros autogeridos — para criar redes de solidariedade e formas préprias de
organizacao politica. O punk, nesse contexto continua, assim, como um espaco de
disputa, onde se inscreviam novas subjetividades, outros corpos e afetos dissidentes.

A forca do Riot Grrrl reside justamente na articulacdo entre o pessoal e 0
politico. Ao colocar suas vivéncias no centro do discurso — por meio de letras que
falam sobre estupro, autoestima, saide mental, sexualidade e maternidade — essas

jovens recusaram o modelo universalizado de mulher e desafiaram os limites do

107



Silva

feminismo hegemdnico. A estética do faca vocé mesma (Do It Yourself)’ ndo era apenas
um método de producdo cultural, mas um modo de existéncia coletiva. De acordo com
Gelain (2017), a frase “Girls to the front” foi um chamado direcionado ao publico
feminino que, tradicionalmente, permanecia nos fundos dos shows punks — espacos
marcadamente masculinos. Mais do que uma orientacdo espacial, a frase simboliza a
reivindicacdo de protagonismo e a subversdo da légica excludente presente na cena
musical.

A escrita, nesse processo, desempenhou um papel fundamental. Os zines —
publicacdes independentes, produzidas artesanalmente pelas proprias integrantes do
movimento — funcionaram como veiculos de expressdo, denlncia e conexdo entre
garotas de diferentes territérios. Segundo Camargo (2016), essas publicacoes
formaram uma rede de comunicacdo alternativa voltada a jovens mulheres
interessadas em um feminismo ligado a estética e a politica punk. Produzidos com base
no principio do Do It Yourself (Faca vocé mesma), os zines ndo apenas divulgavam ideias,
mas desafiavam a l6gica da midia hegemodnica ao propor novas formas de autoria,
linguagem e circulacdo do conhecimento, podendo ser definidas como um estilo de
Midia Radical (Downing, 2002). Ao escreverem sobre suas vivéncias, angUstias, desejos
e lutas, essas jovens ativistas praticavam uma escrita de si insurgente, subvertendo o
lugar de objeto de discurso e assumindo o papel de sujeito que narra, denuncia e
propoe.

Essas prdticas culturais e politicas associadas ao Riot Grrrl também
encontraram ecos no Brasil, onde bandas como Dominatri¥ e Bulimi@® marcaram
presenca nos anos 1990, reivindicando espaco e visibilidade para as mulheres dentro
da cena punk nacional. Por meio de letras criticas, performances nos palcos e
participacdo em coletivos — inclusive na construcdo de zines — essas bandas
construiram uma trajetéria de resisténcia alinhada aos principios do Riot Grrrl.

As mulheres que integravam essas bandas e esses coletivos ndo apenas

reivindicavam participacdo na cena punk, mas também criavam seus préprios circuitos

7 Segundo Guerra e Straw (2017, p. 6), o “Do It Yourself' tornou-se um lema do punk,
funcionando como simbolo da transgressdo das normas estabelecidas, sobretudo no campo
musical e estético. Essa estética do faca-vocé-mesmo — ou, neste caso, faca vocé mesma —
ndo apenas desafiava os padroes da industria cultural, mas também valorizava a criatividade
auténoma e a intervencdo direta na construcdo de identidades e narrativas contra-
hegemoénicas.

8 Dominatrix foi uma das primeiras bandas de punk feminista no Brasil dando inicio ao Riot
Grrrl, Formada em S3o Paulo em 1995. Sua formacao atual da banda é Elisa Gargiulo, Adriessa
Oliveira e Pitchu Ferraz.

% Bulimia foi uma banda punk formada em Brasilia nos anos 1990, composta majoritariamente
por mulheres. A banda encerrou suas atividades em 2001.

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

de producdo e circulacdo cultural, baseados na autonomia e na solidariedade entre
mulheres. Os zines produzidos nesse periodo tratavam de temas como violéncia
doméstica, aborto, sexualidade e repressdo policial, refletindo um Ffeminismo
insurgente e situado, que articulava questdes globais com experiéncias locais. Essas
praticas de comunicacdo e resisténcia ampliavam o alcance politico da musica,
transformando-a em instrumento de denlncia e afirmacdo de subjetividades
dissidentes.

A influéncia desse movimento é percebida ndo apenas nas bandas e coletivos
que o sucederam, mas também na consolidacdo de uma ética feminista que privilegia a
escuta e o compartilhamento de experiéncias. No Brasil, essa heranca reverbera em
projetos musicais e editoriais que seguem operando a margem da inddstria cultural,
mas profundamente inseridos nas dinamicas de resisténcia politica. Bandas como
Texuga e Klitoria, por exemplo, atualizam os principios do Riot Grrrl ao abordar
questdes como racismo, misoginia, sexualidade e precariedade, inserindo seus corpos e
suas vozes em circuitos de arte e militancia marcados pela luta contra as diversas
formas de exclusdo. Suas letras e performances constituem praticas de escrita de si e
insurgéncia coletiva, onde o som, o grito e o discurso se fundem como expressdo de

um feminismo.

CANTAR COMO ESCRITA DE SI: SUBJETIVIDADE E FEMINISMO NA MUSICA

E nesse cenédrio de insurgéncia cultural, marcado por praticas feministas
autdbnomas e decoloniais, que se inscrevem as bandas brasileiras e cariocas Texuga e
Klitoria. A banda Texuga integra a nova geracao do punk carioca e se destaca por uma
proposta musical que alia uma poténcia sonora punk e critica social. Formada por
Marcela Valverde (vocais e guitarra), Thais Catdo (vocais e guitarra), Ana Clara Martins
(vocais e baixo) e Lucas Valuche (bateria), o grupo surgiu em 2021 e rapidamente se
inseriu na cena independente com cangdes que expressam raiva, ironia e resisténcia.
Em suas redes sociais, a banda afirma trazer “cancdes de escarnio e maldizer” em
referéncia direta ao titulo de seu 4lbum lancado em 2023, “Escarnio e Maldizer”,
evidenciando um posicionamento provocativo que dialoga diretamente com o espirito
do Riot Grrrl. Suas influéncias, que vao de The Distillers e Hole a Bikini Kill, revelam uma
heranca estética e politica de mulheres que encontraram na musica um canal legitimo
de enfrentamento as opressoes de género, classe e sexualidade. A presenca de
integrantes femininas em posicdo de lideranca e composicdo reforca o compromisso da
banda com a descentralizacdo de vozes e a construcdo de novas narrativas dentro do

punk.

109



Silva

J4 a Klitoria, formada em 2022 na cidade de Niterdi, surge com uma proposta
sonora que transita entre o pop punk carioca, o metalcore dos anos 2000 e o punk
californiano, criando uma identidade hibrida e energética. Composta por Malu (bateria
e vocal), Aline (baixo), Gio (synth) e Brayner (qguitarra), a banda lancou seu primeiro EP,
intitulado 790, em novembro de 2022, consolidando sua entrada na cena underground
com letras viscerais e contundentes. Suas letras refletem a forca de uma producdo que
toca em temas como violéncia policial, repressao, raiva e autonomia. Em sintonia com o
legado do Do It Yourself e do punk feminista, Klitoria reafirma o potencial politico da
musica como meio de expressdo coletiva e insurgéncia cotidiana de seus quatro
integrantes.

Essas bandas atualizam o legado do Riot Grrrl a partir de vivéncias especificas
atravessadas por marcadores como raca, classe, territdrio e dissidéncia sexual. Suas
composicoes tensionam o que ainda persiste de machismo e elitismo por meio da cena
musical independente, ao mesmo tempo em que constroem linguagens préprias de
resisténcia e pertencimento. O que se observa em suas letras é a expressao direta da
experiéncia, da raiva e da recusa — nao apenas contra o sistema patriarcal e capitalista,
mas também contra os silenciamentos produzidos nos préprios espacos ditos
alternativos.

Neste trabalho, propde-se a andlise de letras selecionadas dessas bandas
como formas de escrita de si— uma prética que, como apontam autoras como Spivak
(2010) e Lugones (2014) — pode operar como mecanismo de ruptura frente a
colonialidade do saber e do ser. Ao se posicionarem como autoras de seus préprios
discursos, essas artistas reivindicam o direito de narrar suas histérias e de existir fora
dos moldes impostos pelo feminismo hegemdnico e pelas légicas normativas de
género. Demonstram, assim, como suas producdes artisticas operam como formas
vélidas de producdo de subjetividade nas quais sujeitos subalternizados ndo apenas
articulam sua voz, mas a potencializam em denuncia.

Para realizar essa andlise, serdo utilizadas as letras das bandas Texuga e
Klitoria. As musicas da Texuga sao provenientes do EP “Escdrnio e Maldizer”, lancado em

nou

2023, composto por quatro faixas curtas e intensas: “Autoestima”,

nou

Vaquejada”, “Raiva”
e “Ndo Tenho Medo”. A duracdo total do EP é de aproximadamente onze minutos,
refletindo o cardter direto e provocativo das composicoes. Destas, serdo analisadas
especificamente as letras de “Raiva” e “Nao Tenho Medo”. J& a banda Klitoria lancou no
mesmo ano o EP intitulado “790” incluindo faixas como “Quantas Vezes Mais”, “190”,
“Nada Mais Brilha”, “Conteldo Explicito Laboratério” e “Eu Nao Vou Te Ouvir”, que ao
todo completam os nove minutos de duracao do “190”. Deste EP, serao analisadas as

musicas “Nada Mais Brilha” e “Eu Nao Vou Te Ouvir”. Vale destacar que todas essas

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

composicoes foram criadas e interpretadas por mulheres, aspecto central para a
reflexdo proposta. As letras das musicas “Nada mais brilha” e “Raiva” respectivamente,

Sa0:

Jando sei mais
Se sou capaz
Sinto minha vida
Indo para tras

Solta minha mao
Sé quero meu chao

Penso mais fundo
Peso do mundo
Nada mais brilha
E eu sou sua filha

Venta frio aqui

Ainda ndo desisti

(Bessa; Carvalho; Coelho; Rodrigues, 2022).
Vesti meu édio

E me atirei para cima

De quem ja cisma

De quem duvida

Sequei meu pranto

Joguei num canto qualquer
Para vocé ndo ver e achar
Que pode me deter

Mas se vocé me mata
So te devolvo raiva
Obrigada por nada...

Mas se vocé me mata
N3o ouse pedir calma
Obrigada por...

Eu estive sempre s6
Aonde vocé tava?

Eu nunca estive s

Eu e a minha mégoa

Eu estive sempre sé

Aonde vocé tava?

Eu nunca estive s6

Eu e a minha raiva

(Catdo; Martins; Valuche; Valverde, 2023).
A banda Texuga, através da musica "Raiva", utiliza o sentimento que dd nome
a cancdo como um recurso politico essencial para mulheres negras, conforme discutido
por Audre Lorde (2019). A afirmacdo "Vesti meu 6dio/E me atirei para cima de quem ja
cisma" mostra a apropriacdo consciente desse sentimento, tradicionalmente visto
como negativo, convertendo-o em instrumento de luta contra opressdes estruturais. A

letra apresenta a raiva como uma reacdo legitima ao silenciamento histérico imposto as

111



Silva

mulheres negras, invertendo o estigma racista descrito que retrata essas mulheres
como simplesmente "raivosas" e descontroladas. Em contraste com essa visdo
preconceituosa, a cancao explicita que a raiva € a expressdo de uma soliddo estrutural:
"Eu estive sempre s6/Aonde vocé tava?". Essa soliddo das mulheres negras abordada na
letra é atravessada tanto pelo racismo quanto pelo machismo, tornando-se uma
experiéncia singular e marcada por multiplas opressoes.

Por outro lado, em "Nada mais brilha", a banda Klitoria apresenta uma
perspectiva mais intimista e introspectiva, mas ndo menos marcada pelas questdes de
subalternidade e marginalizacdo feminina. A frase "Sinto minha vida indo para tras"
expressa um sentimento profundo de impoténcia e esgotamento diante das pressoes
sociais e papéis impostos as mulheres, evidenciando um esvaziamento existencial fruto
da constante marginalizacdo. Ao afirmar que "Nada mais brilha” e “J& ndo sei mais/Se
sou capaz” a banda evoca um estado de desesperanca tradicionalmente atribuida as
mulheres nesse contexto também de opressao, especialmente aquelas em posicoes
subalternas. Ao afirmar que ndo é capaz, a letra sugere um sentimento de insuficiéncia,
expondo a dificuldade em atender a expectativas impostas.

Essas duas musicas, embora estilisticamente distintas, compartilham uma
abordagem punk influenciada pelo Riot Grrrl, movimento que rejeita a submissao
feminina através da raiva e enfrentamento direto das narrativas patriarcais e coloniais.
A banda Texuga utiliza a raiva como uma ferramenta explicita de resisténcia coletiva,
enquanto Klitoria expde uma dimensao mais introspectiva e pessoal do sofrimento
imposto pela estrutura social excludente. Ambas as bandas, entretanto, reforcam a
ideia central do feminismo decolonial de que a mulher subalterna deve romper o
siléncio imposto pelas estruturas coloniais e patriarcais, transformando suas
experiéncias pessoais em atos politicos.

Nesse sentido, as letras dessas musicas podem ser analisadas também a partir
da ideia de Escrevivéncia proposta por Conceicdo Evaristo (2017). Para a autora,
escrever é uma forma de inscrever-se no mundo, tornando visiveis as subjetividades
das mulheres negras que compartilham suas vivéncias e, por meio disso, constroem
suas proprias identidades. Ao transformarem suas experiéncias em narrativas
autobiogréaficas cantadas, as artistas do punk tornam-se sujeitos de suas histérias,
desafiando as representacoes coloniais e patriarcais que tentam manté-las como
objetos silenciados. Segundo Freire (2020), “o escrever pode ser um ato de
descolonizacdo, justamente nesse processo quando essas mulheres deixam de ser
objeto e se tornam sujeitos” (Freire, 2020, p. 269).

A escrita como ato politico, defendida por Grada Kilomba, também é

claramente exemplificada nessas musicas, principalmente na musica “Raiva”, cantada

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

por Thais, mulher negra e guitarrista da banda Texuga. A relacdo entre objeto e sujeito
é abordada pela autora portuguesa Grada Kilomba em seu livro Memérias da Planta¢éo
(2019). Na obra, Kilomba demonstra como a ferida colonial se reabre sempre que uma
pessoa negra ou racializada é vitima de uma violéncia racista. Para ilustrar esse ponto, a
autora recorre 3 imagem histérica da escravizada brasileira Anastdcia, retratada com
uma mordaca. Essa figura simboliza como a dominacdo racial opera pela negacdo da
subjetividade e do direito a fala das pessoas negras, além de impedir qualquer
questionamento 3s verdades universais estabelecidas pelo capitalismo patriarcal,
heterocentrado e racista.

Assim, Kilomba (2019) reflete ao ponto do colonialismo, questdo
problematizada por Spivak (2010) também por um viés decolonial, ao apontar que a
voz das subalternas ndo é ouvida pelos que detém o poder. Dessa forma, o termo
Subalterna poderia ser encarado a partir da nocdo de objeto, tanto estudado
antropologicamente quanto reconhecido como o “outro”, conforme uma Outridade
(Kilomba, 2019). Com isso, escrever sobre experiéncias de racismo como uma mulher
negra também revela uma experiéncia de isolamento, de uma fala que se desdobra em
um siléncio imposto ou em vozes torturadas. Destaca-se a importancia da escrita para
materializar a voz das mulheres negras, rompendo o siléncio imposto pela dominacao
colonial e racial. Ao cantar suas experiéncias de exclusdo, raiva e resisténcia, a banda
Texuga assume plenamente o papel de sujeito (Kilomba, 2019), abandonando a posicdo
de "outra" ou objeto, e reafirmando sua subjetividade.

Finalmente, o conceito de lugar de fala, conforme descrito por Djamila Ribeiro
(2017), é essencial para compreender essas producdes musicais. Ao relatarem suas
vivéncias diretamente, as mulheres integrantes dessas bandas reivindicam a
legitimidade representativa de suas vozes, negando serem representadas pelos
discursos colonizadores e assumindo um protagonismo discursivo essencial para a
construcdo de um Ffeminismo verdadeiramente plural e decolonial. E possivel
reconhecer, por essa razao, o lugar de fala, em uma nocdo de "legitimidade
representativa do autor" (Mattos, 2021, p.169).

Dessa forma, a estética e a linguagem punk adotadas pelas bandas ndo se
resumem apenas ao estilo musical, mas sao escolhas politicas conscientes. O "grito"
que emerge das letras funciona como uma escrita de si, uma Escrevivéncia que permite
as mulheres subalternizadas a construcdao de suas préprias narrativas, desafiando a
representacao colonial e patriarcal descrita por Spivak (2010) e Kilomba (2019). Essas
musicas evidenciam que, para as mulheres marginalizadas, a arte punk é
simultaneamente resisténcia e forma legitima de subjetivacdo, criando espacos para

que suas vozes ecoem de maneira insurgente.

113



Silva

Agora, respectivamente, as letras de “Nao tenho medo” de Texuga, e “Eu ndo

vou te ouvir”, de Klitoria:

N3o vai ter sororidade que me faca
N3o virar um soco no meio da sua cara

Quer um palco para aparecer

A Barbie do gelo quer te convencer
Defende a familia tradicional

Mas seu raciocinio é tipo o aborto mental

N3do tenho medo do inverno
De fascista
De cruz de ferro

Nao tenho medo do inverno
De quem dizia que pagar peitinho era protesto

Quer um palco para aparecer

A Barbie do gelo quer te convencer
Defende a familia tradicional

Mas seu raciocinio é tipo o aborto mental

Nao tenho medo do inverno
De fascista
De cruz de ferro

Ndo tenho medo do inverno
De quem dizia que pagar peitinho era protesto

Vocé quer atencao?
(Entdo Toma)

Vocé é uma piada pronta
Feminismo da dinheiro?
(Cadé?)

Nunca caiu na conta

Vocé quer atencdo?
(Entdo Toma)

Vocé é uma piada pronta
Feminismo d4 dinheiro?
(Cadé?)

Nunca caiu na conta

Minha fantasia de todo carnaval
Branca maluca defensora da moral
Minha fantasia de todo carnaval
Branca maluca nazista tropical

Minha fantasia de todo carnaval
Branca maluca defensora da moral
Minha fantasia de todo carnaval
Branca maluca tarada na federal

Eu Ndo tenho medo do inverno
De fascista
De cruz de ferro

Nao tenho medo do inverno

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

De quem dizia que pagar peitinho era protesto

N&o vai ter sororidade que me faca
N3o virar um soco no meio da sua cara
(Catdo; Martins; Valuche; Valverde, 2023).

Se vocé acha

Que vai me controlar
Pode esquecer

Eu ndo respondo a vocé

Fecha essa boca

Antes que eu feche a forca
Cala essa boca

Vocé ndo sabe nada

Vai tomar no cu
Eu ndo vou te ouvir
Vai tomar no cu
Eu ndo té nem ai

N3o t6 nem aqui
Vai tomar no seu cu
Vai tomar no cu

Vocé ndo passa de um verme

Nem sua mae te ama

Tdna merda e me chama

Mas eu ndo vou te ajudar

(Bessa; Carvalho; Coelho; Rodrigues, 2022).

Na faixa “Ndo Tenho Medo”, a Texuga ironiza e desafia diretamente uma
figura feminina privilegiada, denominada como “Barbie do gelo”. A denlncia feita pela
banda evidencia as contradicoes do feminismo branco, elitista e hegemonico, que ndo
contempla muitas vezes as experiéncias interseccionais de mulheres negras e
periféricas (Collins, 2019). Ao afirmar que ndo existe "sororidade" suficiente para
impedir uma reacao violenta em “Nao vai ter sororidade que me faca/N3o virar um soco
no meio da sua cara", a banda ressalta as dindmicas internas de opressdo entre
mulheres, questionando narrativas superficiais de unido feminina.

Da mesma forma, em “Eu Ndo Vou Te Ouvir", Klitoria reforca um
posicionamento explicito de resisténcia diante da imposicdo masculina: “Se vocé acha
que vai me controlar/ Pode esquecer/Eu ndo respondo a vocé/ Fecha essa boca/Antes
que eu feche a forca/Cala essa boca/Vocé ndo sabe nada”. Neste trecho, a banda expde
diretamente o silenciamento histérico das mulheres enquanto sujeitos
subalternizados, uma discussdo central em Grada Kilomba (2019). A autora aponta
como corpos de mulheres sdo constantemente negados como sujeitos de discurso,
sendo relegados a posicdo de objeto. Ao inverter essa relacdo de poder, exigindo

siléncio do interlocutor masculino, a musica performa uma atitude de ruptura,

115



Silva

afirmando a capacidade da mulher subalterna de ocupar o lugar de fala que
historicamente lhe é negado.

Por meio do uso de palavroes e insultos como em “Vai tomar no cu/Eu ndo vou
te ouvir”, a banda Klitoria rompe intencionalmente com o ideal patriarcal de
feminilidade pautado na docilidade e submissdo. A letra encarna uma redefinicdo
radical das expectativas dirigidas as mulheres dentro do punk Riot Grrri, valorizando a
provocacdo, a intensidade emocional e uma postura politicamente assertiva. Essa
ruptura discursiva também pode ser compreendida como uma expressao de feminismo
decolonial, ao rejeitar concepcoes tradicionais e eurocéntricas de mulheridade passiva,
resgatando formas legitimas de resisténcia e expressdo que partem das margens.

Essa postura se relaciona com o que Margareth Rago (2011) descreve como a
construcdo de uma “cultura filégina”, na qual mulheres utilizam a escrita para tornar-se
sujeitos politicos e éticos. Aqui, cantar e compor sdo formas dessa escrita de si, que
permitem as mulheres assumirem protagonismo sobre suas narrativas e identidades. A
cancdo explicita uma recusa ao silenciamento histérico, reafirmando o ato da escrita
como uma forma potente e legitima de resisténcia, tal qual defendido por Gléria
Anzaldda quando lembra que, apesar dos desafios impostos pela raca e classe, a escrita
segue sendo uma ferramenta poderosa de afirmacdo: “Escrever é perigoso porque
temos medo do que a escrita revela: os medos, as raivas, a forca de uma mulher sob
uma opressao tripla ou quadrupla. Porém neste ato reside nossa sobrevivéncia, porque
uma mulher que escreve tem poder” (Anzaldua, 2000, p.234). No texto Falando em
Linguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro mundo (2000), a autora dirige-
se as mulheres do chamado terceiro mundo — mulheres de cor, latino-americanas,
chicanas, indigenas, asidtico-americanas e todas aquelas que compartilham um lugar
comum de exclusdo social e epistémica. As experiéncias que descreve aproximam-se
das vivéncias de autoras subalternizadas, evidenciando os desafios impostos por
estruturas marcadas por opressoes interseccionais. Como afirma: “nés — mulheres de
cor, que dependuramos diplomas, credenciais e livros publicados ao redor dos nossos
pescocos” (Anzaldua, 2000, p. 231), essas mulheres sdo constantemente convocadas a
provar sua legitimidade. Seu texto propde uma ruptura com os modelos tradicionais de
producdo de conhecimento, chamando atencdo para uma escrita que se quer
subversiva.

Além disso, os titulos das musicas “Nao Tenho Medo” (Texuga) e “Eu Nao Vou
Te Ouvir” (Klitoria) utilizam a negacdo como forma de resisténcia ativa frente a
sistemas opressores que historicamente silenciam e controlam mulheres. Essas
negativas ndo expressam apenas recusa, mas funcionam como afirmacdes de

autonomia, coragem e enfrentamento. Ao dizer “Ndo tenho medo”, confronta-se

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

diretamente o conservadorismo, o fascismo e a falsa sororidade, enquanto “Eu N&o
Vou Te Ouvir” nega o discurso autoritdrio masculino, rompendo com a imposicdo
histérica do siléncio sobre as mulheres.

Ao comporem letras marcadas por forte emocdo, ironia e critica social
explicita, Texuga e Klitoria rompem ativamente com a posicdo tradicional de objeto,
passando a reivindicar plenamente seu lugar de sujeitos, realizando uma escrita de si
que desafia diretamente o racismo, o sexismo e as hierarquias culturais coloniais. Dessa
forma, as musicas se configuram ndo apenas como expressdes artisticas, mas como
espacos politicos nos quais essas mulheres se posicionam, rompem siléncios histéricos
e constroem uma “casa” propria. Como afirma Conceicdo Evaristo, “o meu texto é um
lugar onde as mulheres se sentem em casa” (Evaristo apud Santos; Nunes, 2021) — e é
justamente esse sentimento de reconhecimento e legitimidade que as letras
promovem entre mulheres marginalizadas. Em Ultima instancia, o punk feminista das
bandas analisadas se torna ferramenta de transformacdo, afirmacdo e resisténcia,

reafirmando que escrever e cantar sdo atos profundamente politicos.

CONSIDERACOES FINAIS

Este artigo partiu do entrelacamento entre a subalternidade e o feminismo
decolonial para analisar como mulheres inseridas em contextos de exclusdo epistémica
e social se apropriam da musica punk como forma de escrita de si e de insurgéncia. A
partir dos aportes teéricos de autoras como Gayatri Spivak (2010), Maria Lugones
(2014;2020), Grada Kilomba (2019), Conceicao Evaristo (2017), Djamila Ribeiro (2017) e
Gloria Anzaldda (2000), argumentou-se que as vozes subalternizadas, ao tomarem a
palavra e se posicionarem como autoras, rompem com os silenciamentos impostos
pelas estruturas coloniais, patriarcais e racistas. O texto trouxe a possibilidade de uma
escrita subalterna e da perspectiva do lugar de fala.

E também nesse contexto de insurgéncia e busca por autonomia que o
movimento Riot Grrrl surgiu no inicio dos anos 1990, nos Estados Unidos, como uma
resposta feminista radical dentro da cena punk rock, articulando musica, politica e
militancia de forma visceral e direta. Seu legado reverbera até os dias de hoje e inspira
iniciativas como as bandas Texuga e Klitoria, que atualizam o espirito contestador do
Riot Grrrl, compondo um feminismo decolonial que ressignifica o punk como
ferramenta de dendncia e subjetivacdo. As bandas analisadas ndo apenas ocupam o
espaco simbélico do discurso, mas o transformam em territério de resisténcia.

As letras das bandas cariocas Texuga e Klitoria foram compreendidas como

formas legitimas de producdo de conhecimento situado, capazes de tensionar as

117



Silva

l6gicas normativas de género, raca e classe. Ao abordarem experiéncias de raiva,
isolamento, enfrentamento e negacdo, essas composicoes tornam visiveis
subjetividades historicamente silenciadas, convertendo afetos em ferramentas de
denulncia e criacdo. Assim, em vez de serem representadas por outrem, essas mulheres
reivindicam o direito de narrar suas préprias historias e elaborar suas dores, angustias e
revoltas a partir de uma perspectiva prépria.

Desse modo, este trabalho reconhece a poténcia da musica como espaco de
enunciacao e resisténcia, especialmente quando articulada a partir de um feminismo
decolonial. A arte, quando mobilizada por mulheres em posicdo subalterna, constitui-se
como territério de luta, criacdo e reinvencdo de mundos possiveis, ao permitir que elas
se afirmem como autoras e protagonistas de suas préprias narrativas. Nesse sentido, o
estudo contribui para ampliar o campo das epistemologias feministas ao reconhecer as
praticas artisticas dessas mulheres como formas legitimas de producdo de
conhecimento, demonstrando que as expressdes musicais também operam como
modos de construcao tedrica ao elaborarem interpretacoes sobre a realidade social e
proporem alternativas as narrativas hegemonicas.

Por fim, as teorias de género, juntamente com os estudos sobre
subalternidade e pds-colonialidade, evidenciam a importancia de considerar os
marcadores sociais, como género, raca, classe e nacionalidade na producdo de
conhecimento e na compreensdo dos processos de (re)construcdo das identidades
contemporaneas. Nesse contexto, a andlise realizada reforca a relevancia de
reconhecer os espacos culturais e sonoros como instancias de producao
epistemoldgica, nas quais se elaboram novas formas de compreender essas relacoes e

de desafiar hierarquias.

REFERENCIAS

ALMEIDA, Sandra. Prefacio. /m SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora
UFMG, 2010. p. 7-21.

ANZALDUA, Gloria. Falando em linguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro
mundo. Revista Estudos Feministas, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000.

BAHRI, Deepika. Feminismo e/no pés-colonialismo. Revista Estudos Feministas, v. 21, n. 2, p.
659-688, 2013.

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciéncia Politica,
n. 11, p. 89-117, 2013.

BALLESTRIN, Luciana. Feminismo De(s)colonial como Feminismo Subalterno Latino-Americano.
Revista Estudos Feministas, v. 28, n. 3, p. 1-14, 2020.

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120



Subjetividades dissidentes

MATTOS, Marcelo B. O "lugar de fala" e as "falas do lugar" na enunciacdo literdria: o dilema pds-
colonial. Lit. teor. hist. crit., v. 23, n. 1, p. 161-184, 2021.

CAIAFA, Janice. 0 Movimento Punk na Cidade do Rio: A Invasdo do bando Sub. Rio de Janeiro:
Zahar, 1985.

CAMARGO, Michelle A. “Manifeste-se, faca um zine!”: uma etnografia sobre “zines de papel”
feministas produzidos por minas do rock (Sdo Paulo, 1996-2007). Cadernos Pagu, n. 36, p. 155-
186, 2016.

COLLINS, Patricia Hill. Intersectionality as critical social theory. Durham: Duke University Press,
2019.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Intersectionality. 1. ed. Cambridge: Polity Press, 2016.

DEL ROIO, Marcos. Gramsci e a emancipacao do subalterno. Revista de Sociologia e Politica, n.
29, p. 63-78, 2007.

DERRIDA, Jacques. Of Grammatology. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1997.
DIAS, Leticia Otero. O feminismo decolonial de Maria Lugones. /7. 8° ENEPED - Encontro
Nacional de Ensino de Psicologia / 5° EPEX - Encontro de Ensino, Pesquisa e Extensdo,
UFGD/UEMS, 2015.

DOWNING, John D. H. Midia radical: rebeldia nas comunicacdes e movimentos sociais. Sdo
Paulo: Editora Senac, 2002.

EVARISTO, Conceicdo. Destaque Conceicdo Evaristo. Revista Conexao Literatura, n. 24, p. 5-10,
2017.

FOUCAULT, Michel. Historia da Loucura na Idade Classica. So Paulo: Perspectiva, 1978.
FOUCAULT, Michel. Historia da Sexualidade I: A vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 2001.
FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Sdo Paulo: Graal, 2004.

FOUCAULT, Michel. Os intelectuais e o poder. /m MACHADO, Roberto (Org.). Microfisica do
poder. Sdo Paulo: Graal, 2004. p. 41-46.

FREIRE, Maira Samara de Lima. Do silenciamento ao (re)conhecimento: quando a fala se
transborda na escrita. Cadernos de Campo, v. 29, n. 1, p. 268-277, 2020.

GALLO, Ivone. Punk: Cultura e Arte. Varia Historia, v. 24, n. 40, p. 747-770, 2018.

GELAIN, Gabriela. Releituras, transicoes e dissidéncias da subcultura feminista Riot Grrrl no
Brasil. 2017. Dissertacdo (Mestrado em Comunicacdo) - Universidade do Vale do Rio dos Sinos,
Sdo Leopoldo, 2017.

GRAMSCI, Antonio. A questao meridional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

119



Silva

GUERRA, Paula; STRAW, Will. I wanna be your punk: o universo de possiveis do punk, do D.L.Y. e
das culturas underground. Cadernos de Arte e Antropologia, v. 6, n. 1, p. 5-16, 2017.

KILOMBA, Grada. Memérias da Plantacdo: episddios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro:
Cobogo, 2019.

LORDE, Audre. Os usos da raiva: mulheres respondendo ao racismo. /7 LORDE, Audre (Org.).
Irma Outsider. Belo Horizonte: Auténtica, 2019. p. 155-169.

LUGONES, Maria. Colonialidade e Género. /m HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.).
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p.
52-83.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p.
935-952, 2014.

MARCUS, Sara. Girls to the front: the true story of the Riot Grrrl Revolution. New York: Harper
Perennial, 2010.

QUIJANO, Anibal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. /7 LANDER, Edgardo
(Org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas
Latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2000. p. 777-832.

RAGO, Margareth. Escrita de si, parresia e feminismos. /7 VEIGA-NETO, Alfredo; CASTELO
BRANCO, Guilherme (orgs.). Foucault, Filosofia e Politica. 1. ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2011.
p. 251-267.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; Justificando, 2017.
SANTOS, Silvana Alves dos; NUNES, Jozanes Assuncdo. Género, Maternidade e Violéncia em
"Quantos Filhos Natalina Teve?", de Conceicdo Evaristo. /7. Semindrio De Educacdo (Semiedu),
Porto Alegre, 2021.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.

Recebido em 3 de julho de 2025.
Aprovado em 20 de novembro de 2025.

Revista Mundau, 2025, n. 18, p. 98-120


https://cadernosaa.revues.org/1189
https://cadernosaa.revues.org/1189

