
 

SUBJETIVIDADES DISSIDENTES: GÊNERO E RESISTÊNCIA NO PUNK FEMINISTA 

CARIOCA 
 

PATRICIA CONCEIÇÃO SILVA1 
 
 

RESUMO 
O presente artigo analisa, sob a perspectiva do feminismo decolonial, como as bandas brasileiras Texuga 
e Klitoria utilizam a música punk como prática de escrita de si e resistência. A partir de autoras 
decoloniais, o texto discute o conceito de subalternidade e os silenciamentos impostos por estruturas 
coloniais, patriarcais e racistas. As letras dessas bandas são interpretadas como formas legítimas de 
produção de conhecimento, revelando subjetividades marginalizadas. Inspiradas pelo movimento Riot 
Grrrl, as artistas reivindicam o lugar de fala, rompendo com os silenciamentos impostos tanto pelo 
feminismo hegemônico quanto pelos espaços culturais dominados por homens. O artigo evidencia a 
potência da música como instrumento de subjetivação e enfrentamento, reafirmando o punk como 
linguagem contra-hegemônica para mulheres subalternizadas. 
 

PALAVRAS-CHAVE 
Feminismo Decolonial; Escrita De Si; Riot Grrrl; Subalternidade; Música Punk. 

 

DISSIDENT SUBJECTIVITIES: GENDER AND RESISTANCE IN CARIOCA FEMINIST PUNK 
 

ABSTRACT 
This article analyzes, from a decolonial feminist perspective, how the Brazilian bands Texuga and Klitoria 
use punk music as a practice of self-writing and resistance. Drawing on decolonial authors, the text 
discusses the concept of subalternity and the silencing imposed by colonial, patriarchal, and racist 
structures. The lyrics of these bands are interpreted as legitimate forms of knowledge production, 
revealing marginalized subjectivities. Inspired by the Riot Grrrl movement, the artists claim their place 
of speech, breaking the silence imposed both by hegemonic feminism and by male-dominated cultural 
spaces. The article highlights the power of music as a tool for subjectivation and confrontation, 
reaffirming punk as a counter-hegemonic language for subalternized women. 
 

KEYWORDS 

Decolonial Feminism; Self-Writing; Riot Grrrl; Subalternity; Punk Music. 
 

SUBJECTIVITÉS DISSIDENTES: GENRE ET RÉSISTANCE DANS LE PUNK FÉMINISTE CARIOCA 
 

RÉSUMÉ 
Cet article analyse, dans une perspective féministe décoloniale, comment les groupes brésiliens Texuga 
et Klitoria utilisent la musique punk comme pratique d’écriture de soi et de résistance. En s'appuyant sur 
des autrices décoloniales, le texte discute du concept de subalternité et des silences imposés par les 
structures coloniales, patriarcales et racistes. Les paroles de ces groupes sont interprétées comme des 
formes légitimes de production de savoir, révélant des subjectivités marginalisées. Inspirées par le 
mouvement Riot Grrrl, les artistes revendiquent leur place de parole, rompant avec les silences imposés 

 
1 Doutoranda e Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais (PPCIS) na 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ) pela linha de pesquisa “Família, gênero, 
trabalho e emoções”. Licenciada em Ciências Sociais pela Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (UFRJ). Contato: patriciaserra2222@gmail.com.  

mailto:patriciaserra2222@gmail.com


Subjetividades dissidentes 

99 

tant par le féminisme hégémonique que par les espaces culturels dominés par les hommes. L’article met 
en lumière la puissance de la musique en tant qu’outil de subjectivation et de confrontation, réaffirmant 
le punk comme langage contre-hégémonique pour les femmes subalternisées. 
 

MOTS-CLÉS 
Féminisme décolonial; Écriture de soi; Riot Grrrl; Subalternité; Musique punk. 

 

SUBJETIVIDADES DISIDENTES: GÉNERO Y RESISTENCIA EN EL PUNK FEMINISTA CARIOCA 
 

RESUMEN 
Este artículo analiza, desde una perspectiva del feminismo decolonial, cómo las bandas brasileñas Texuga 
y Klitoria utilizan la música punk como una práctica de escritura de sí y de resistencia. A partir de autoras 
decoloniales, el texto discute el concepto de subalternidad y los silenciamientos impuestos por 
estructuras coloniales, patriarcales y racistas. Las letras de estas bandas son interpretadas como formas 
legítimas de producción de conocimiento, revelando subjetividades marginadas. Inspiradas en el 
movimiento Riot Grrrl, las artistas reivindican su lugar de enunciación, rompiendo con los silencios 
impuestos tanto por el feminismo hegemónico como por los espacios culturales dominados por hombres. 
El artículo pone en evidencia el poder de la música como herramienta de subjetivación y confrontación, 
reafirmando el punk como un lenguaje contrahegemónico para las mujeres subalternizadas. 
 

PALABRAS CLAVE 
Feminismo decolonial; Escritura de sí; Riot Grrrl; Subalternidad; Música punk. 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

INTRODUÇÃO 
 

Parece que falar sobre decolonialidade se tornou algo necessário dentro das 

ciências humanas, principalmente no campo feminista. O pós-colonialismo, segundo 

Ballestrin (2013), tornou-se uma espécie de “moda” acadêmica, tendo penetrado 

tardiamente no Brasil, em destaque nos últimos anos. A teoria feminista e a teoria pós-

colonial “se ocupam de temas semelhantes de representação, voz, marginalidade e da 

relação entre política e literatura” (Bahri, 2013, p. 662), indo na contramão ao que a 

língua, a história e suas narrativas produzem de assujeitamentos de corpos, ideais 

regulatórios, marcadores e uma violência colonial, que também é epistemológica. 

O feminismo decolonial surge, assim, como uma proposta crítica que denuncia 

não apenas as desigualdades de gênero, mas os efeitos históricos e persistentes do 

colonialismo nas formas como se produzem saberes, identidades e subjetividades. 

Autoras como María Lugones (2014) mostram que a opressão colonial não apenas 

classificou povos e territórios, mas também fabricou uma matriz de gênero colonial, na 

qual mulheres racializadas foram colocadas em posições ainda mais subalternizadas do 

que aquelas atribuídas às mulheres brancas dentro do patriarcado europeu. O projeto 

moderno-colonial, portanto, não apenas silenciou vozes femininas do Sul global, como 

também impôs um modelo de feminilidade baseado na branquitude, na 

heterossexualidade compulsória e na domesticação dos corpos. 

É nesse sentido que a linguagem se torna campo de disputa. A quem é 

permitido narrar? Quem pode contar sua história, construir seus próprios sentidos e 

definir sua existência a partir de suas experiências? A escrita — sobretudo quando 

atravessa o corpo, o som e a performance — torna-se prática fundamental de 

resistência. Como aponta Grada Kilomba (2019), tornar-se sujeito é também disputar o 

lugar de fala e a legitimidade da palavra, recusando o papel do “objeto de estudo” que 

a tradição colonial e acadêmica historicamente impôs. A escrita de si, então, não é 

apenas um exercício pessoal, mas um gesto político muitas vezes de subversão das 

normas que tentaram calar, rotular e anular a complexidade dos sujeitos 

marginalizados e, neste artigo especificamente, sujeitas marginalizadas. 

Nesse contexto, pensar a música como espaço de escrita de si é ampliar o 

entendimento da produção subjetiva para além dos suportes tradicionais da escrita 

acadêmica ou literária. Por meio das letras, dos gritos e da estética punk, muitas 

mulheres transformam a experiência cotidiana em narrativa coletiva. É nesse 

cruzamento entre linguagem, resistência e subalternidade que se insere este trabalho, 

que busca compreender como as bandas Texuga e Klitoria, que fazem parte do 

movimento Riot Grrrl, performam suas Escrevivências (Evaristo, 2017) em um cenário 



Subjetividades dissidentes 

101 

musical ainda profundamente marcado por estruturas machistas, racistas e classistas, 

inclusive dentro do próprio punk. 

Ambas as bandas integram uma cena independente atravessada por narrativas 

que tensionam gênero, classe, raça, corpo e território, reverberando o legado do 

movimento Riot Grrrl, que emergiu no início dos anos 1990 nos Estados Unidos como 

uma vertente feminista dentro do punk rock. Analisar essas produções sob uma 

perspectiva decolonial é reconhecer a legitimidade dos discursos ali construídos como 

formas potentes de expressão e existência. 

Com base nas formulações de autoras decoloniais, parte-se da compreensão 

de que a escrita — em suas múltiplas formas, inclusive a música — pode operar como 

ferramenta de subjetivação e de ruptura com processos históricos de silenciamento. 

Nesse sentido, as letras de Texuga e Klitoria serão analisadas como práticas discursivas 

de escrita de si, por meio das quais se articulam processos de subjetivação, elaboração 

da experiência e enunciação política a partir de posições subalternizadas dentro de 

uma ordem colonial e patriarcal. 

Partindo do texto “Pode o subalterno falar?” de Gayatri Spivak (2010), nos 

perguntamos: o que acontece quando a subalterna escreve? Este trabalho reflete, a 

partir de uma perspectiva do feminismo decolonial, sobre a proposta de uma reescrita 

subalterna de si. Como afirma Margareth Rago, “a escrita de si impõe-se como 

necessidade de ressignificação do passado pessoal, mas também coletivo” (Rago, 2011, 

p.3), evidenciando a urgência de uma releitura das trajetórias contadas por essas 

mulheres, principalmente aquelas marcadas pela interseccionalidade (Collins; Bilge, 

2016). 

O objetivo do trabalho é, portanto, investigar como essas bandas produzem 

enunciados que tensionam a colonialidade do gênero e constroem outras formas de 

dizer, sentir e existir. Para isso, serão analisadas letras selecionadas de canções das suas 

bandas, formada apenas por mulheres, observando de que maneira a escrita musical se 

configura como gesto político de reapropriação da própria narrativa. Este artigo está 

organizado em três partes. Na primeira, discutem-se as noções de subalternidade, 

feminismo decolonial e escrita de si, com base em autoras como Spivak (2010), 

Lugones (2014; 2020), Kilomba (2019), Evaristo (2017) e Anzaldúa (2000). Em seguida, 

é apresentado o movimento Riot Grrrl como um referencial teórico-político que 

inscreve o punk feminista como prática de resistência. Por fim, realiza-se a análise de 

letras das bandas Texuga e Klitoria, com o objetivo de compreender como essas 

produções musicais operam como escritas de si situadas, articulando subjetividade, 

linguagem e insurgência frente à colonialidade de gênero. 

 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

FEMINISMO DECOLONIAL E A ESCRITA COMO FORMA DE EXISTIR 
 

Entre as reflexões fundamentais sobre a subalternidade, destaca-se a 

contribuição de Gayatri Chakravorty Spivak. Em uma de suas obras mais influentes, 

Pode o subalterno falar? (2010), a autora indiana propõe uma crítica contundente à 

forma como os intelectuais ocidentais abordam a representação dos sujeitos 

marginalizados, especialmente no contexto pós-colonial. Spivak nessa obra critica 

particularmente Deleuze e Foucault — tomando como base seu diálogo em Os 

intelectuais e o poder: conversa entre Michel Foucault e Gilles Deleuze (1972) para apontar 

a condição etnocêntrica intrínseca à intelectualidade ocidental. Além disso, a autora 

apresenta dois casos do contexto indiano que evidenciam não a ausência de voz por 

parte do subalterno, mas a inexistência de um espaço legítimo de escuta — 

especialmente no caso da mulher subalterna, cuja fala é atravessada por um duplo 

silenciamento. 

Com uma perspectiva crítica, fundamentada em bases marxistas, pós-

estruturalistas e fortemente marcada pela desconstrução, Spivak é também 

reconhecida por seu trabalho como tradutora — sendo a tradução, inclusive, tema de 

reflexão em The Politics of Translation (2000). Responsável pela tradução da obra Of 

Grammatology (1997), de Jacques Derrida, a autora transita por diversas áreas do 

conhecimento, alinhando-se às abordagens do feminismo contemporâneo, do pós-

colonialismo, bem como às teorias do multiculturalismo e da globalização (Almeida, 

2010). Ao questionar intelectuais que não demonstram compromisso com a 

descolonização do pensamento, Spivak reflete sobre a forma como esses sujeitos 

representam os "outros" — frequentemente referidos como massas em revolução, 

como é o caso dos proletários. Para ela, as noções de sujeito, desejo e interesse são 

fundamentais para compreender esse problema de representação, conduzindo à 

conclusão de que o subalterno, afinal, não pode falar. 

Integrante do Subaltern Studies2, a autora indiana se destaca por estudos pós-

coloniais que são críticos à escrita da história da Índia até então contada por europeus. 

De acordo com Spivak (2010), os Subaltern Studies ganham força neste contexto ao 

localizar a figura do “subalterno” como o agente desta mudança. O coletivo indiano 

começou como uma intervenção na historiografia indiana, fortemente relacionado com 

ideais marxistas, principalmente as de Antonio Gramsci, grande influência da autora, e 

transformou-se, ao longo do tempo, em uma parte inerente da crítica pós-colonial. 

 
2 Protagonizados por autores como Ranajit Guha, Dipesh Chakrabarty, Partha Chatterjee e Gayatri 

Chakravorty Spivak, organizou-se uma série de coletâneas de artigos sobre a história social e política 

indiana que totalizaram onze volumes compreendidos entre os anos de 1982 e 2000. 

 



Subjetividades dissidentes 

103 

Nesse sentido, o esforço do grupo correspondeu a uma busca por tentar resgatar a voz 

nativa silenciada e extrair novas perspectivas historiográficas e políticas não só do 

passado, mas da continuidade dessa história que não pode ser mais contada por 

àqueles3. 

A autora compreende o subalterno como uma figura polissêmica e adverte 

que o termo “não pode ser usado para se referir a todo e qualquer sujeito 

marginalizado” (Spivak, 2010, p. 13). Para a autora, é necessário retomar o sentido 

atribuído por Gramsci, que o relaciona ao proletariado enquanto classe social marcada 

por condições estruturais de subalternidade e silenciamento. Em Gramsci, 

encontramos a palavra subalterno em referência a dependência a alguém ou alguma 

coisa, ser e/ou estar submetido, submisso (Del Roio, 2007). Além disso, a categoria 

política de trabalhador não funciona em termos históricos para todo mundo, já que não 

é entendida da mesma forma em todos os locais. Gramsci começa a desenvolver o 

conceito de “subalterno” ainda em sua fase pré-carcerária, como se observa no texto A 

Questão Meridional (1987 [1926]). Nesse contexto, ele amplia o uso do termo ao incluir 

o camponês do sul da Itália como parte das classes subalternizadas, reconhecendo 

formas específicas de exclusão e dominação. 

Partindo de uma perspectiva marxista, Spivak contesta a representação do 

sujeito subalterno proposta por Foucault e Deleuze — ainda que sua crítica se estenda 

a toda a tradição intelectual ocidental — trazendo à tona a ideia de que o subalterno, 

justamente por sua condição de silenciamento estrutural, pode não ter a possibilidade 

de representação: 

O termo subalterno, Spivak argumenta, se remete às camadas mais baixas da 
sociedade constituídas pelos modos específicos de exclusão dos mercados, de 
representação política e legal e da possibilidade de se tornarem membros 
plenos no estrato social dominante. [...] Desvela o lugar incômodo e a 
cumplicidade do intelectual que pode julgar poder falar pelo outro e, por meio 
dele, construir um discurso de resistência (Almeida, 2010, p. 13-14). 

 

O problema da representação discutido em Pode o subalterno falar? (2010) 

evidencia a crítica de Spivak à forma como sujeitos colonizados são representados — 

ainda que de maneira não intencional — por intelectuais ocidentais. A autora questiona 

se figuras como Foucault seriam, de fato, capazes de representar as “massas” sobre as 

quais escrevem, como presidiários, loucos e homossexuais. Obras como Vigiar e Punir 

(2002 [1975]), A História da Sexualidade (2001 [1976]) e A História da Loucura na Idade 

Clássica (1978), embora fundamentais, partem de um contexto europeu, onde os 

sujeitos retratados, apesar de marginalizados, ainda detêm certo reconhecimento 

jurídico e político, algo distante da realidade de muitas populações do chamado 

 
3 Em uma relação de alteridade, refiro-me aos colonizadores europeus brancos, que por 
muitos anos puderam escrever “a história” de diversos locais. 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

Terceiro Mundo. Isso mostra a falta de posicionalidade por parte dos autores em 

contexto de luta extremamente pontual.  

A ausência de posicionalidade por parte desses intelectuais revela a limitação 

da representação em contextos de opressão complexa e situada. A escuta das vozes 

subalternas é deixada de lado, e os sujeitos de que se fala continuam sendo objetos, e 

não agentes do próprio discurso. É nesse ponto que Spivak insere os casos da prática 

do Sati4 e do suicídio da jovem Bhaduri5 como exemplos da impossibilidade de fala da 

mulher subalterna. Esses casos não encontram um repertório cultural disponível que 

permita compreendê-las fora da chave da opressão feminina. A crítica da autora se 

direciona, assim, à ausência de estrutura simbólica para que essas mulheres sejam 

interpretadas a partir de suas próprias condições de existência, e não apenas 

traduzidas pelas lentes coloniais ou patriarcais. 

A mulher intelectual, para a autora, possui uma tarefa ainda maior que a do 

próprio intelectual. No seu caso, chama atenção que, apesar de ser oriunda de uma 

sociedade colonial, seu grau de consciência é outro e o seu local de fala também. Em 

seu texto, Spivak admite sua própria cumplicidade nesse processo de construção do 

outro e do subalterno apenas como objeto de conhecimento por parte de intelectuais 

que almejam falar pelo outro, na tentativa de estar justamente tentando falar pela 

mulher subalterna indiana ou representando-a. Apesar disso, a autora transforma esse 

reconhecimento em um espaço produtivo para questionar o lugar de onde teoriza. 

Spivak escolhe trabalhar com o exemplo da prática do Sati por ser um tema que 

conhece profundamente, considerando-o representativo de uma realidade específica 

da Índia. Ao mesmo tempo, ressalta que “o caso específico indiano não pode ser 

tomado como representativo de todos os países, nações e culturas que podem ser 

invocados como o Outro da Europa, como um eu [self]” (Spivak, 2010, p. 63). 

Essa autocrítica de Spivak quanto ao seu lugar de fala e ao risco de reproduzir 

a lógica de silenciamento do outro marca um ponto fundamental para o debate sobre 

representação e agência nos contextos pós e decoloniais. A partir dessa reflexão 

crítica, é possível ampliar a discussão para outras formulações teóricas que também 

problematizam os efeitos persistentes da colonialidade, especialmente na América 

Latina. O grupo Modernidade/Colonialidade (M/C), formado nos anos 60 e que tem 

como principais autores Aníbal Quijano, Enrique Dussel e Walter Mignolo, apresenta 

 
4 A prática hindu consiste no ato de uma viúva se sacrificar na pira funerária do marido. 
 
5 Bhuvaneswari Bhaduri foi uma jovem que cometeu suicídio no norte de Calcutá, em 1926. O 
suicídio se tornou um enigma, já que, como Bhuvaneswari estava menstruada na época, 
claramente não se tratava de um caso de gravidez ilícita. 
 



Subjetividades dissidentes 

105 

ideias que podem ser interessantes a partir da constituição de um “giro decolonial”6. O 

grupo é um coletivo formado por intelectuais latino-americanos que trabalham em 

diversas universidades das Américas e que apresenta três movimentos marcantes para 

a renovação crítica das Ciências Sociais na América Latina no século XXI: a inserção do 

continente no debate pós-colonial; a ruptura com os estudos culturais, subalternos — 

indianos e latino-americanos — e pós-coloniais, e a radicalização do argumento pós-

colonial (Ballestrin, 2013). 

Com a contribuição de María Lugones ao Grupo Modernidade/Colonialidade, o 

debate se amplia para além das dimensões da colonialidade do poder, do saber e do 

ser (Quijano, 2000), incorporando a perspectiva da colonialidade de gênero (Lugones, 

2014). Ao introduzir essa articulação entre gênero e raça, Lugones fortalece a 

importância do feminismo decolonial como ferramenta crítica para compreender as 

múltiplas formas de subordinação produzidas pelo projeto colonial. Lugones contribui 

de maneira significativa para a formulação de novas perspectivas teóricas, ao propor a 

desconstrução de conceitos hegemônicos e a elaboração de outras cosmovisões que 

permitam a escuta de vozes oriundas do contexto latino-americano. Segundo Dias 

(2015), em seus estudos sobre feminismo decolonial, a autora articula raça, classe, 

gênero e sexualidade, evidenciando que mulheres pertencentes a regiões marcadas 

pelo colonialismo foram relegadas a posições ainda mais marginalizadas — e, por isso, 

não contempladas pelos discursos feministas europeus predominantes no século XX. É 

nesse contexto que se insere a crítica de Lugones ao colonialismo. Ao utilizar o termo 

“colonialidade”, a autora busca nomear “o processo de redução ativa das pessoas, a 

desumanização que as torna aptas para a classificação, o processo de sujeitificação e a 

investida de tornar o/a colonizado/a menos que seres humanos” (Lugones, 2014, p. 

939). 

A noção de “feminismos subalternos” remete à existência de hierarquias e 

silenciamentos dentro do próprio campo feminista, tal como problematizado por 

Spivak. Isso remete à existência de assimetrias internas ao próprio campo feminista, 

revelando que nem todas as vozes que se dizem feministas se fazem ouvir ou são 

igualmente legitimadas. Segundo Ballestrin (2020), os feminismos subalternos não 

apenas denunciam esse processo de apagamento, mas também constroem uma crítica 

contundente às bases epistêmicas que sustentam o feminismo dominante. Por isso, 

configuram-se como um antagonismo irreconciliável em relação a esse modelo 

hegemônico, recusando-se a serem assimilados ou, de certa forma, traduzidos por ele. 

 
6 Segundo Ballestrin (2013), giro decolonial “é um termo cunhado originalmente por Nelson 
Maldonado-Torres em 2005 e que basicamente significa o movimento de resistência teórico e 
prático, político e epistemológico, à lógica da modernidade/colonialidade” (Ballestrin, 2013, p. 
105). 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

Em vez disso, reivindicam outras formas de fazer política, pautados na experiência e na 

interseccionalidade como fundamentos de uma ação coletiva. 

Ao se inserirem nessa proposta, os feminismos subalternos desafiam não 

apenas as estruturas patriarcais, mas também as hierarquias internas do próprio 

movimento feminista. Nessa perspectiva, o termo “subalterno” não remete à 

passividade, mas a uma posição crítica e ativa diante dos processos de exclusão, 

buscando construir alternativas a partir dos lugares historicamente marginalizados. Em 

diálogo com o feminismo decolonial, esses feminismos assumem uma perspectiva 

situada, ancorada nas experiências concretas de mulheres que resistem às múltiplas 

formas de opressão. Além disso, a autora argentina María Lugones contribui para a 

compreensão da condição da mulher subordinada — ou subalterna — como resultado 

das opressões simultâneas do patriarcado e do colonialismo. A partir de sua teorização, 

propõe um feminismo de resistência que nos convida a questionar criticamente as 

bases teóricas e epistêmicas que sustentam os saberes hegemônicos. Trata-se, nas 

palavras de Ballestrin (2020, p. 4), de um feminismo “crítico, radical e autônomo”, 

comprometido com a desestabilização das estruturas que produzem desigualdade e 

silenciamento. 

As reflexões de Spivak (2010) sobre a condição da mulher subalterna 

suscitaram uma série de críticas e desdobramentos teóricos que continuam a provocar 

questionamentos fundamentais nos debates sobre feminismo em contextos pós e 

decoloniais: Quem pode falar? Por quem se fala? Quem escuta? Como se representa a si e 

aos outros? Neste trabalho, o foco está na mulher subalterna, cuja condição de 

silenciamento resulta da articulação entre diferentes formas de opressão. Inserida em 

contextos sociais atravessados por estruturas patriarcais, racistas e classistas, ela é 

submetida a um duplo apagamento: mediada tanto pelas hierarquias de classe quanto 

pela dominação masculina. 

É nesse contexto que o feminismo subalterno se configura como ferramenta 

analítica e política, ao oferecer caminhos para pensar a colonialidade de gênero 

(Lugones, 2014) como um sistema de opressão que exige resistência coletiva e a 

construção de identidades feministas situadas. Como afirma Lugones (2014), não se 

resiste sozinha à colonialidade do gênero. A luta contra esse sistema demanda formas 

compartilhadas de existência e articulação política, construídas a partir das margens. 

Tendo isso em vista, na próxima seção, nos voltamos ao movimento Riot Grrrl, 

que, embora situado em outro tempo e geografia, também propôs uma 

reconfiguração radical da relação entre gênero, linguagem, corpo e poder. A partir da 

cena punk, jovens mulheres criaram espaços próprios de expressão e enfrentamento 



Subjetividades dissidentes 

107 

ao silenciamento, articulando práticas culturais e políticas que ainda hoje ecoam em 

produções como as das bandas brasileiras Texuga e Klitoria. 

RIOT GRRRL E O PUNK COMO PRÁTICA FEMINISTA  
 

O punk hardcore surgiu na Inglaterra, na década de 1970, em meio a uma 

forte crise social e econômica que atingia especialmente a juventude. Diante da falta 

de perspectivas, do desemprego e da instabilidade econômica (Caiafa, 1985), esses 

jovens passaram a se expressar por meio de uma estética sonora agressiva e de uma 

postura declaradamente antissistêmica. Com uma sonoridade intensa, letras diretas e 

uma estética provocadora, o movimento se consolidou como expressão de ideais 

anticapitalistas, anarquistas e de resistência à ordem estabelecida (Gallo, 2018). 

A música, marcada por ritmos rápidos e violentos, letras curtas e diretas, 

tornou-se não apenas um estilo, mas um grito coletivo de insatisfação, resistência e 

ruptura com a ordem dominante. Essa cena, embora contestadora, reproduzia também 

práticas excludentes, mantendo o espaço punk majoritariamente masculino e pouco 

aberto à presença ativa de mulheres como produtoras culturais e políticas. 

É nesse contexto que, nas décadas seguintes, exatamente nos anos de 1990, 

emergiu nos Estados Unidos o movimento Riot Grrrl, uma vertente do punk criada e 

protagonizada por mulheres jovens que passaram a reivindicar espaço dentro da cena 

underground e a denunciar as opressões de gênero naturalizadas tanto na sociedade 

quanto no próprio meio punk. Mais do que um movimento musical, o Riot Grrrl 

constituiu-se como uma intervenção feminista radical, combinando performance, 

músicas com letras estridentes (Marcus, 2010) e militância em torno de temas como 

violência sexual, autonomia corporal, sexualidade, raiva e sororidade. O Riot Grrrl 

surgiu como uma resposta direta à exclusão das mulheres nos espaços do punk e à 

banalização das violências de gênero na cultura dominante. Essas mulheres usaram a 

música como ferramenta para nomear o que até então era mantido sob silêncio: abuso, 

misoginia, controle sobre os corpos e invisibilização das experiências femininas. Ao 

mesmo tempo, incorporaram estratégias de comunicação alternativa — como os zines 

e encontros autogeridos — para criar redes de solidariedade e formas próprias de 

organização política. O punk, nesse contexto continua, assim, como um espaço de 

disputa, onde se inscreviam novas subjetividades, outros corpos e afetos dissidentes. 

A força do Riot Grrrl reside justamente na articulação entre o pessoal e o 

político. Ao colocar suas vivências no centro do discurso — por meio de letras que 

falam sobre estupro, autoestima, saúde mental, sexualidade e maternidade — essas 

jovens recusaram o modelo universalizado de mulher e desafiaram os limites do 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

feminismo hegemônico. A estética do faça você mesma (Do It Yourself)7 não era apenas 

um método de produção cultural, mas um modo de existência coletiva.  De acordo com 

Gelain (2017), a frase “Girls to the front!” foi um chamado direcionado ao público 

feminino que, tradicionalmente, permanecia nos fundos dos shows punks — espaços 

marcadamente masculinos. Mais do que uma orientação espacial, a frase simboliza a 

reivindicação de protagonismo e a subversão da lógica excludente presente na cena 

musical.  

A escrita, nesse processo, desempenhou um papel fundamental. Os zines — 

publicações independentes, produzidas artesanalmente pelas próprias integrantes do 

movimento — funcionaram como veículos de expressão, denúncia e conexão entre 

garotas de diferentes territórios. Segundo Camargo (2016), essas publicações 

formaram uma rede de comunicação alternativa voltada a jovens mulheres 

interessadas em um feminismo ligado à estética e à política punk. Produzidos com base 

no princípio do Do It Yourself (faça você mesma), os zines não apenas divulgavam ideias, 

mas desafiavam a lógica da mídia hegemônica ao propor novas formas de autoria, 

linguagem e circulação do conhecimento, podendo ser definidas como um estilo de 

Mídia Radical (Downing, 2002). Ao escreverem sobre suas vivências, angústias, desejos 

e lutas, essas jovens ativistas praticavam uma escrita de si insurgente, subvertendo o 

lugar de objeto de discurso e assumindo o papel de sujeito que narra, denuncia e 

propõe. 

Essas práticas culturais e políticas associadas ao Riot Grrrl também 

encontraram ecos no Brasil, onde bandas como Dominatrix8 e Bulimia9 marcaram 

presença nos anos 1990, reivindicando espaço e visibilidade para as mulheres dentro 

da cena punk nacional. Por meio de letras críticas, performances nos palcos e 

participação em coletivos — inclusive na construção de zines — essas bandas 

construíram uma trajetória de resistência alinhada aos princípios do Riot Grrrl. 

As mulheres que integravam essas bandas e esses coletivos não apenas 

reivindicavam participação na cena punk, mas também criavam seus próprios circuitos 

 
7 Segundo Guerra e Straw (2017, p. 6), o “Do It Yourself” tornou-se um lema do punk, 
funcionando como símbolo da transgressão das normas estabelecidas, sobretudo no campo 
musical e estético. Essa estética do faça-você-mesmo — ou, neste caso, faça você mesma — 
não apenas desafiava os padrões da indústria cultural, mas também valorizava a criatividade 
autônoma e a intervenção direta na construção de identidades e narrativas contra-
hegemônicas. 
 
8 Dominatrix foi uma das primeiras bandas de punk feminista no Brasil dando início ao Riot 
Grrrl, formada em São Paulo em 1995. Sua formação atual da banda é Elisa Gargiulo, Adriessa 
Oliveira e Pitchu Ferraz. 
 
9 Bulimia foi uma banda punk formada em Brasília nos anos 1990, composta majoritariamente 
por mulheres. A banda encerrou suas atividades em 2001. 



Subjetividades dissidentes 

109 

de produção e circulação cultural, baseados na autonomia e na solidariedade entre 

mulheres. Os zines produzidos nesse período tratavam de temas como violência 

doméstica, aborto, sexualidade e repressão policial, refletindo um feminismo 

insurgente e situado, que articulava questões globais com experiências locais. Essas 

práticas de comunicação e resistência ampliavam o alcance político da música, 

transformando-a em instrumento de denúncia e afirmação de subjetividades 

dissidentes. 

A influência desse movimento é percebida não apenas nas bandas e coletivos 

que o sucederam, mas também na consolidação de uma ética feminista que privilegia a 

escuta e o compartilhamento de experiências. No Brasil, essa herança reverbera em 

projetos musicais e editoriais que seguem operando à margem da indústria cultural, 

mas profundamente inseridos nas dinâmicas de resistência política. Bandas como 

Texuga e Klitoria, por exemplo, atualizam os princípios do Riot Grrrl ao abordar 

questões como racismo, misoginia, sexualidade e precariedade, inserindo seus corpos e 

suas vozes em circuitos de arte e militância marcados pela luta contra as diversas 

formas de exclusão. Suas letras e performances constituem práticas de escrita de si e 

insurgência coletiva, onde o som, o grito e o discurso se fundem como expressão de 

um feminismo. 

 

CANTAR COMO ESCRITA DE SI: SUBJETIVIDADE E FEMINISMO NA MÚSICA 
 

É nesse cenário de insurgência cultural, marcado por práticas feministas 

autônomas e decoloniais, que se inscrevem as bandas brasileiras e cariocas Texuga e 

Klitoria. A banda Texuga integra a nova geração do punk carioca e se destaca por uma 

proposta musical que alia uma potência sonora punk e crítica social. Formada por 

Marcela Valverde (vocais e guitarra), Thaís Catão (vocais e guitarra), Ana Clara Martins 

(vocais e baixo) e Lucas Valuche (bateria), o grupo surgiu em 2021 e rapidamente se 

inseriu na cena independente com canções que expressam raiva, ironia e resistência. 

Em suas redes sociais, a banda afirma trazer “canções de escárnio e maldizer” em 

referência direta ao título de seu álbum lançado em 2023, “Escárnio e Maldizer”, 

evidenciando um posicionamento provocativo que dialoga diretamente com o espírito 

do Riot Grrrl. Suas influências, que vão de The Distillers e Hole a Bikini Kill, revelam uma 

herança estética e política de mulheres que encontraram na música um canal legítimo 

de enfrentamento às opressões de gênero, classe e sexualidade. A presença de 

integrantes femininas em posição de liderança e composição reforça o compromisso da 

banda com a descentralização de vozes e a construção de novas narrativas dentro do 

punk. 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

Já a Klitoria, formada em 2022 na cidade de Niterói, surge com uma proposta 

sonora que transita entre o pop punk carioca, o metalcore dos anos 2000 e o punk 

californiano, criando uma identidade híbrida e energética. Composta por Malu (bateria 

e vocal), Aline (baixo), Gio (synth) e Brayner (guitarra), a banda lançou seu primeiro EP, 

intitulado 190, em novembro de 2022, consolidando sua entrada na cena underground 

com letras viscerais e contundentes. Suas letras refletem a força de uma produção que 

toca em temas como violência policial, repressão, raiva e autonomia. Em sintonia com o 

legado do Do It Yourself e do punk feminista, Klitoria reafirma o potencial político da 

música como meio de expressão coletiva e insurgência cotidiana de seus quatro 

integrantes.  

Essas bandas atualizam o legado do Riot Grrrl a partir de vivências específicas 

atravessadas por marcadores como raça, classe, território e dissidência sexual. Suas 

composições tensionam o que ainda persiste de machismo e elitismo por meio da cena 

musical independente, ao mesmo tempo em que constroem linguagens próprias de 

resistência e pertencimento. O que se observa em suas letras é a expressão direta da 

experiência, da raiva e da recusa — não apenas contra o sistema patriarcal e capitalista, 

mas também contra os silenciamentos produzidos nos próprios espaços ditos 

alternativos. 

Neste trabalho, propõe-se a análise de letras selecionadas dessas bandas 

como formas de escrita de si — uma prática que, como apontam autoras como Spivak 

(2010) e Lugones (2014) — pode operar como mecanismo de ruptura frente à 

colonialidade do saber e do ser. Ao se posicionarem como autoras de seus próprios 

discursos, essas artistas reivindicam o direito de narrar suas histórias e de existir fora 

dos moldes impostos pelo feminismo hegemônico e pelas lógicas normativas de 

gênero. Demonstram, assim, como suas produções artísticas operam como formas 

válidas de produção de subjetividade nas quais sujeitos subalternizados não apenas 

articulam sua voz, mas a potencializam em denúncia. 

Para realizar essa análise, serão utilizadas as letras das bandas Texuga e 

Klitoria. As músicas da Texuga são provenientes do EP “Escárnio e Maldizer”, lançado em 

2023, composto por quatro faixas curtas e intensas: “Autoestima”, “Vaquejada”, “Raiva” 

e “Não Tenho Medo”. A duração total do EP é de aproximadamente onze minutos, 

refletindo o caráter direto e provocativo das composições. Destas, serão analisadas 

especificamente as letras de “Raiva” e “Não Tenho Medo”. Já a banda Klitoria lançou no 

mesmo ano o EP intitulado “190”, incluindo faixas como “Quantas Vezes Mais”, “190”, 

“Nada Mais Brilha”, “Conteúdo Explícito Laboratório” e “Eu Não Vou Te Ouvir”, que ao 

todo completam os nove minutos de duração do “190”. Deste EP, serão analisadas as 

músicas “Nada Mais Brilha” e “Eu Não Vou Te Ouvir”. Vale destacar que todas essas 



Subjetividades dissidentes 

111 

composições foram criadas e interpretadas por mulheres, aspecto central para a 

reflexão proposta. As letras das músicas “Nada mais brilha” e “Raiva” respectivamente, 

são: 

 
Já não sei mais  

Se sou capaz 
Sinto minha vida 

Indo para trás  
 

Solta minha mão 
Só quero meu chão  

 
Penso mais fundo 

Peso do mundo 
Nada mais brilha 

E eu sou sua filha  
 

Venta frio aqui 
Ainda não desisti 

(Bessa; Carvalho; Coelho; Rodrigues, 2022). 
Vesti meu ódio 

E me atirei para cima 
De quem já cisma 

De quem duvida 
 

Sequei meu pranto 
Joguei num canto qualquer 

Para você não ver e achar 
Que pode me deter 

 
Mas se você me mata 

Só te devolvo raiva 
Obrigada por nada… 

 
Mas se você me mata 
Não ouse pedir calma 

Obrigada por… 
Eu estive sempre só 

Aonde você tava? 
Eu nunca estive só 

Eu e a minha mágoa 
 

Eu estive sempre só 
Aonde você tava? 

Eu nunca estive só 
Eu e a minha raiva 

(Catão; Martins; Valuche; Valverde, 2023). 

 
A banda Texuga, através da música "Raiva", utiliza o sentimento que dá nome 

à canção como um recurso político essencial para mulheres negras, conforme discutido 

por Audre Lorde (2019). A afirmação "Vesti meu ódio/E me atirei para cima de quem já 

cisma" mostra a apropriação consciente desse sentimento, tradicionalmente visto 

como negativo, convertendo-o em instrumento de luta contra opressões estruturais. A 

letra apresenta a raiva como uma reação legítima ao silenciamento histórico imposto às 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

mulheres negras, invertendo o estigma racista descrito que retrata essas mulheres 

como simplesmente "raivosas" e descontroladas. Em contraste com essa visão 

preconceituosa, a canção explicita que a raiva é a expressão de uma solidão estrutural: 

"Eu estive sempre só/Aonde você tava?". Essa solidão das mulheres negras abordada na 

letra é atravessada tanto pelo racismo quanto pelo machismo, tornando-se uma 

experiência singular e marcada por múltiplas opressões. 

Por outro lado, em "Nada mais brilha", a banda Klitoria apresenta uma 

perspectiva mais intimista e introspectiva, mas não menos marcada pelas questões de 

subalternidade e marginalização feminina. A frase "Sinto minha vida indo para trás" 

expressa um sentimento profundo de impotência e esgotamento diante das pressões 

sociais e papéis impostos às mulheres, evidenciando um esvaziamento existencial fruto 

da constante marginalização. Ao afirmar que "Nada mais brilha” e “Já não sei mais/Se 

sou capaz” a banda evoca um estado de desesperança tradicionalmente atribuída às 

mulheres nesse contexto também de opressão, especialmente aquelas em posições 

subalternas. Ao afirmar que não é capaz, a letra sugere um sentimento de insuficiência, 

expondo a dificuldade em atender a expectativas impostas.  

Essas duas músicas, embora estilisticamente distintas, compartilham uma 

abordagem punk influenciada pelo Riot Grrrl, movimento que rejeita a submissão 

feminina através da raiva e enfrentamento direto das narrativas patriarcais e coloniais. 

A banda Texuga utiliza a raiva como uma ferramenta explícita de resistência coletiva, 

enquanto Klitoria expõe uma dimensão mais introspectiva e pessoal do sofrimento 

imposto pela estrutura social excludente. Ambas as bandas, entretanto, reforçam a 

ideia central do feminismo decolonial de que a mulher subalterna deve romper o 

silêncio imposto pelas estruturas coloniais e patriarcais, transformando suas 

experiências pessoais em atos políticos. 

Nesse sentido, as letras dessas músicas podem ser analisadas também a partir 

da ideia de Escrevivência proposta por Conceição Evaristo (2017). Para a autora, 

escrever é uma forma de inscrever-se no mundo, tornando visíveis as subjetividades 

das mulheres negras que compartilham suas vivências e, por meio disso, constroem 

suas próprias identidades. Ao transformarem suas experiências em narrativas 

autobiográficas cantadas, as artistas do punk tornam-se sujeitos de suas histórias, 

desafiando as representações coloniais e patriarcais que tentam mantê-las como 

objetos silenciados. Segundo Freire (2020), “o escrever pode ser um ato de 

descolonização, justamente nesse processo quando essas mulheres deixam de ser 

objeto e se tornam sujeitos” (Freire, 2020, p. 269). 

A escrita como ato político, defendida por Grada Kilomba, também é 

claramente exemplificada nessas músicas, principalmente na música “Raiva”, cantada 



Subjetividades dissidentes 

113 

por Thaís, mulher negra e guitarrista da banda Texuga. A relação entre objeto e sujeito 

é abordada pela autora portuguesa Grada Kilomba em seu livro Memórias da Plantação 

(2019). Na obra, Kilomba demonstra como a ferida colonial se reabre sempre que uma 

pessoa negra ou racializada é vítima de uma violência racista. Para ilustrar esse ponto, a 

autora recorre à imagem histórica da escravizada brasileira Anastácia, retratada com 

uma mordaça. Essa figura simboliza como a dominação racial opera pela negação da 

subjetividade e do direito à fala das pessoas negras, além de impedir qualquer 

questionamento às verdades universais estabelecidas pelo capitalismo patriarcal, 

heterocentrado e racista. 

 Assim, Kilomba (2019) reflete ao ponto do colonialismo, questão 

problematizada por Spivak (2010) também por um viés decolonial, ao apontar que a 

voz das subalternas não é ouvida pelos que detém o poder. Dessa forma, o termo 

Subalterna poderia ser encarado a partir da noção de objeto, tanto estudado 

antropologicamente quanto reconhecido como o “outro”, conforme uma Outridade 

(Kilomba, 2019). Com isso, escrever sobre experiências de racismo como uma mulher 

negra também revela uma experiência de isolamento, de uma fala que se desdobra em 

um silêncio imposto ou em vozes torturadas. Destaca-se a importância da escrita para 

materializar a voz das mulheres negras, rompendo o silêncio imposto pela dominação 

colonial e racial. Ao cantar suas experiências de exclusão, raiva e resistência, a banda 

Texuga assume plenamente o papel de sujeito (Kilomba, 2019), abandonando a posição 

de "outra" ou objeto, e reafirmando sua subjetividade. 

Finalmente, o conceito de lugar de fala, conforme descrito por Djamila Ribeiro 

(2017), é essencial para compreender essas produções musicais. Ao relatarem suas 

vivências diretamente, as mulheres integrantes dessas bandas reivindicam a 

legitimidade representativa de suas vozes, negando serem representadas pelos 

discursos colonizadores e assumindo um protagonismo discursivo essencial para a 

construção de um feminismo verdadeiramente plural e decolonial. É possível 

reconhecer, por essa razão, o lugar de fala, em uma noção de "legitimidade 

representativa do autor'' (Mattos, 2021, p.169). 

Dessa forma, a estética e a linguagem punk adotadas pelas bandas não se 

resumem apenas ao estilo musical, mas são escolhas políticas conscientes. O "grito" 

que emerge das letras funciona como uma escrita de si, uma Escrevivência que permite 

às mulheres subalternizadas a construção de suas próprias narrativas, desafiando a 

representação colonial e patriarcal descrita por Spivak (2010) e Kilomba (2019). Essas 

músicas evidenciam que, para as mulheres marginalizadas, a arte punk é 

simultaneamente resistência e forma legítima de subjetivação, criando espaços para 

que suas vozes ecoem de maneira insurgente. 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

Agora, respectivamente, as letras de “Não tenho medo” de Texuga, e “Eu não 

vou te ouvir”, de Klitoria:  

 
Não vai ter sororidade que me faça 

Não virar um soco no meio da sua cara 
 

Quer um palco para aparecer 
A Barbie do gelo quer te convencer 

Defende a família tradicional 
Mas seu raciocínio é tipo o aborto mental 

 
Não tenho medo do inverno 

De fascista 
De cruz de ferro 

 
Não tenho medo do inverno 

De quem dizia que pagar peitinho era protesto 
 

Quer um palco para aparecer 
A Barbie do gelo quer te convencer 

Defende a família tradicional 
Mas seu raciocínio é tipo o aborto mental 

 
Não tenho medo do inverno 

De fascista 
De cruz de ferro 

 
Não tenho medo do inverno 

De quem dizia que pagar peitinho era protesto 
 

Você quer atenção? 
(Então Toma) 

Você é uma piada pronta 
Feminismo dá dinheiro? 

(Cadê?) 
Nunca caiu na conta 

 
Você quer atenção? 

(Então Toma) 
Você é uma piada pronta 

Feminismo dá dinheiro? 
(Cadê?) 

Nunca caiu na conta 
 

Minha fantasia de todo carnaval 
Branca maluca defensora da moral 

Minha fantasia de todo carnaval 
Branca maluca nazista tropical 

 
Minha fantasia de todo carnaval 

Branca maluca defensora da moral 
Minha fantasia de todo carnaval 
Branca maluca tarada na federal 

 
Eu Não tenho medo do inverno 

De fascista 
De cruz de ferro 

 
Não tenho medo do inverno 



Subjetividades dissidentes 

115 

De quem dizia que pagar peitinho era protesto 
 

Não vai ter sororidade que me faça 
Não virar um soco no meio da sua cara 

(Catão; Martins; Valuche; Valverde, 2023). 
 

Se você acha  
Que vai me controlar  

Pode esquecer  
Eu não respondo a você  

 
Fecha essa boca  

Antes que eu feche a força  
Cala essa boca  

Você não sabe nada  
 

Vai tomar no cu  
Eu não vou te ouvir  

Vai tomar no cu  
Eu não tô nem aí 

  
Não tô nem aqui  

Vai tomar no seu cu  
Vai tomar no cu  

 
Você não passa de um verme  

Nem sua mãe te ama  
Tá na merda e me chama  
Mas eu não vou te ajudar 

(Bessa; Carvalho; Coelho; Rodrigues, 2022). 
 

Na faixa “Não Tenho Medo”, a Texuga ironiza e desafia diretamente uma 

figura feminina privilegiada, denominada como “Barbie do gelo”. A denúncia feita pela 

banda evidencia as contradições do feminismo branco, elitista e hegemônico, que não 

contempla muitas vezes as experiências interseccionais de mulheres negras e 

periféricas (Collins, 2019). Ao afirmar que não existe "sororidade" suficiente para 

impedir uma reação violenta em “Não vai ter sororidade que me faça/Não virar um soco 

no meio da sua cara", a banda ressalta as dinâmicas internas de opressão entre 

mulheres, questionando narrativas superficiais de união feminina. 

Da mesma forma, em “Eu Não Vou Te Ouvir”, Klitoria reforça um 

posicionamento explícito de resistência diante da imposição masculina: “Se você acha 

que vai me controlar/ Pode esquecer/Eu não respondo a você/ Fecha essa boca/Antes 

que eu feche à força/Cala essa boca/Você não sabe nada”. Neste trecho, a banda expõe 

diretamente o silenciamento histórico das mulheres enquanto sujeitos 

subalternizados, uma discussão central em Grada Kilomba (2019). A autora aponta 

como corpos de mulheres são constantemente negados como sujeitos de discurso, 

sendo relegados à posição de objeto. Ao inverter essa relação de poder, exigindo 

silêncio do interlocutor masculino, a música performa uma atitude de ruptura, 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

afirmando a capacidade da mulher subalterna de ocupar o lugar de fala que 

historicamente lhe é negado. 

Por meio do uso de palavrões e insultos como em “Vai tomar no cu/Eu não vou 

te ouvir”, a banda Klitoria rompe intencionalmente com o ideal patriarcal de 

feminilidade pautado na docilidade e submissão. A letra encarna uma redefinição 

radical das expectativas dirigidas às mulheres dentro do punk Riot Grrrl, valorizando a 

provocação, a intensidade emocional e uma postura politicamente assertiva. Essa 

ruptura discursiva também pode ser compreendida como uma expressão de feminismo 

decolonial, ao rejeitar concepções tradicionais e eurocêntricas de mulheridade passiva, 

resgatando formas legítimas de resistência e expressão que partem das margens. 

Essa postura se relaciona com o que Margareth Rago (2011) descreve como a 

construção de uma “cultura filógina”, na qual mulheres utilizam a escrita para tornar-se 

sujeitos políticos e éticos. Aqui, cantar e compor são formas dessa escrita de si, que 

permitem às mulheres assumirem protagonismo sobre suas narrativas e identidades. A 

canção explicita uma recusa ao silenciamento histórico, reafirmando o ato da escrita 

como uma forma potente e legítima de resistência, tal qual defendido por Glória 

Anzaldúa quando lembra que, apesar dos desafios impostos pela raça e classe, a escrita 

segue sendo uma ferramenta poderosa de afirmação: “Escrever é perigoso porque 

temos medo do que a escrita revela: os medos, as raivas, a força de uma mulher sob 

uma opressão tripla ou quádrupla. Porém neste ato reside nossa sobrevivência, porque 

uma mulher que escreve tem poder” (Anzaldúa, 2000, p.234). No texto Falando em 

Línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro mundo (2000), a autora dirige-

se às mulheres do chamado terceiro mundo — mulheres de cor, latino-americanas, 

chicanas, indígenas, asiático-americanas e todas aquelas que compartilham um lugar 

comum de exclusão social e epistêmica. As experiências que descreve aproximam-se 

das vivências de autoras subalternizadas, evidenciando os desafios impostos por 

estruturas marcadas por opressões interseccionais. Como afirma: “nós — mulheres de 

cor, que dependuramos diplomas, credenciais e livros publicados ao redor dos nossos 

pescoços” (Anzaldúa, 2000, p. 231), essas mulheres são constantemente convocadas a 

provar sua legitimidade. Seu texto propõe uma ruptura com os modelos tradicionais de 

produção de conhecimento, chamando atenção para uma escrita que se quer 

subversiva. 

Além disso, os títulos das músicas “Não Tenho Medo” (Texuga) e “Eu Não Vou 

Te Ouvir” (Klitoria) utilizam a negação como forma de resistência ativa frente a 

sistemas opressores que historicamente silenciam e controlam mulheres. Essas 

negativas não expressam apenas recusa, mas funcionam como afirmações de 

autonomia, coragem e enfrentamento. Ao dizer “Não tenho medo”, confronta-se 



Subjetividades dissidentes 

117 

diretamente o conservadorismo, o fascismo e a falsa sororidade, enquanto “Eu Não 

Vou Te Ouvir” nega o discurso autoritário masculino, rompendo com a imposição 

histórica do silêncio sobre as mulheres. 

Ao comporem letras marcadas por forte emoção, ironia e crítica social 

explícita, Texuga e Klitoria rompem ativamente com a posição tradicional de objeto, 

passando a reivindicar plenamente seu lugar de sujeitos, realizando uma escrita de si 

que desafia diretamente o racismo, o sexismo e as hierarquias culturais coloniais. Dessa 

forma, as músicas se configuram não apenas como expressões artísticas, mas como 

espaços políticos nos quais essas mulheres se posicionam, rompem silêncios históricos 

e constroem uma “casa” própria. Como afirma Conceição Evaristo, “o meu texto é um 

lugar onde as mulheres se sentem em casa” (Evaristo apud Santos; Nunes, 2021) — e é 

justamente esse sentimento de reconhecimento e legitimidade que as letras 

promovem entre mulheres marginalizadas. Em última instância, o punk feminista das 

bandas analisadas se torna ferramenta de transformação, afirmação e resistência, 

reafirmando que escrever e cantar são atos profundamente políticos. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Este artigo partiu do entrelaçamento entre a subalternidade e o feminismo 

decolonial para analisar como mulheres inseridas em contextos de exclusão epistêmica 

e social se apropriam da música punk como forma de escrita de si e de insurgência. A 

partir dos aportes teóricos de autoras como Gayatri Spivak (2010), María Lugones 

(2014;2020), Grada Kilomba (2019), Conceição Evaristo (2017), Djamila Ribeiro (2017) e 

Gloria Anzaldúa (2000), argumentou-se que as vozes subalternizadas, ao tomarem a 

palavra e se posicionarem como autoras, rompem com os silenciamentos impostos 

pelas estruturas coloniais, patriarcais e racistas. O texto trouxe a possibilidade de uma 

escrita subalterna e da perspectiva do lugar de fala. 

É também nesse contexto de insurgência e busca por autonomia que o 

movimento Riot Grrrl surgiu no início dos anos 1990, nos Estados Unidos, como uma 

resposta feminista radical dentro da cena punk rock, articulando música, política e 

militância de forma visceral e direta. Seu legado reverbera até os dias de hoje e inspira 

iniciativas como as bandas Texuga e Klitoria, que atualizam o espírito contestador do 

Riot Grrrl, compondo um feminismo decolonial que ressignifica o punk como 

ferramenta de denúncia e subjetivação. As bandas analisadas não apenas ocupam o 

espaço simbólico do discurso, mas o transformam em território de resistência. 

As letras das bandas cariocas Texuga e Klitoria foram compreendidas como 

formas legítimas de produção de conhecimento situado, capazes de tensionar as 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

lógicas normativas de gênero, raça e classe. Ao abordarem experiências de raiva, 

isolamento, enfrentamento e negação, essas composições tornam visíveis 

subjetividades historicamente silenciadas, convertendo afetos em ferramentas de 

denúncia e criação. Assim, em vez de serem representadas por outrem, essas mulheres 

reivindicam o direito de narrar suas próprias histórias e elaborar suas dores, angústias e 

revoltas a partir de uma perspectiva própria. 

Desse modo, este trabalho reconhece a potência da música como espaço de 

enunciação e resistência, especialmente quando articulada a partir de um feminismo 

decolonial. A arte, quando mobilizada por mulheres em posição subalterna, constitui-se 

como território de luta, criação e reinvenção de mundos possíveis, ao permitir que elas 

se afirmem como autoras e protagonistas de suas próprias narrativas. Nesse sentido, o 

estudo contribui para ampliar o campo das epistemologias feministas ao reconhecer as 

práticas artísticas dessas mulheres como formas legítimas de produção de 

conhecimento, demonstrando que as expressões musicais também operam como 

modos de construção teórica ao elaborarem interpretações sobre a realidade social e 

proporem alternativas às narrativas hegemônicas. 

Por fim, as teorias de gênero, juntamente com os estudos sobre 

subalternidade e pós-colonialidade, evidenciam a importância de considerar os 

marcadores sociais, como gênero, raça, classe e nacionalidade na produção de 

conhecimento e na compreensão dos processos de (re)construção das identidades 

contemporâneas. Nesse contexto, a análise realizada reforça a relevância de 

reconhecer os espaços culturais e sonoros como instâncias de produção 

epistemológica, nas quais se elaboram novas formas de compreender essas relações e 

de desafiar hierarquias. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALMEIDA, Sandra. Prefácio. In: SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010. p. 7-21. 
 
ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do terceiro 
mundo. Revista Estudos Feministas, v. 8, n. 1, p. 229-236, 2000. 
 
BAHRI, Deepika. Feminismo e/no pós-colonialismo. Revista Estudos Feministas, v. 21, n. 2, p. 
659–688, 2013. 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, 
n. 11, p. 89-117, 2013. 
 
BALLESTRIN, Luciana. Feminismo De(s)colonial como Feminismo Subalterno Latino-Americano. 
Revista Estudos Feministas, v. 28, n. 3, p. 1-14, 2020. 



Subjetividades dissidentes 

119 

 
MATTOS, Marcelo B. O "lugar de fala" e as "falas do lugar" na enunciação literária: o dilema pós-
colonial. Lit. teor. hist. crit., v. 23, n. 1, p. 161-184, 2021. 
 
CAIAFA, Janice. O Movimento Punk na Cidade do Rio: A Invasão do bando Sub. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1985. 
 
CAMARGO, Michelle A. “Manifeste-se, faça um zine!”: uma etnografia sobre “zines de papel” 
feministas produzidos por minas do rock (São Paulo, 1996-2007). Cadernos Pagu, n. 36, p. 155–
186, 2016. 
 
COLLINS, Patricia Hill. Intersectionality as critical social theory. Durham: Duke University Press, 
2019. 
 
COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Intersectionality. 1. ed. Cambridge: Polity Press, 2016. 
 
DEL ROIO, Marcos. Gramsci e a emancipação do subalterno. Revista de Sociologia e Política, n. 
29, p. 63-78, 2007. 
 
DERRIDA, Jacques. Of Grammatology. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1997. 
 
DIAS, Leticia Otero. O feminismo decolonial de Maria Lugones. In: 8º ENEPED – Encontro 
Nacional de Ensino de Psicologia / 5º EPEX – Encontro de Ensino, Pesquisa e Extensão, 
UFGD/UEMS, 2015. 
 
DOWNING, John D. H. Mídia radical: rebeldia nas comunicações e movimentos sociais. São 
Paulo: Editora Senac, 2002. 
 
EVARISTO, Conceição. Destaque Conceição Evaristo. Revista Conexão Literatura, n. 24, p. 5-10, 
2017. 
 
FOUCAULT, Michel. História da Loucura na Idade Clássica. São Paulo: Perspectiva, 1978. 
 
FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: A vontade de saber. Rio de Janeiro: Graal, 2001. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. São Paulo: Graal, 2004. 
 
FOUCAULT, Michel. Os intelectuais e o poder. In: MACHADO, Roberto (Org.). Microfísica do 
poder. São Paulo: Graal, 2004. p. 41-46. 
 
FREIRE, Maíra Samara de Lima. Do silenciamento ao (re)conhecimento: quando a fala se 
transborda na escrita. Cadernos de Campo, v. 29, n. 1, p. 268-277, 2020. 
 
GALLO, Ivone. Punk: Cultura e Arte. Varia História, v. 24, n. 40, p. 747–770, 2018. 
 
GELAIN, Gabriela. Releituras, transições e dissidências da subcultura feminista Riot Grrrl no 
Brasil. 2017. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 
São Leopoldo, 2017. 
 
GRAMSCI, Antonio. A questão meridional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 



Silva 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 98–120 

 
GUERRA, Paula; STRAW, Will. I wanna be your punk: o universo de possíveis do punk, do D.I.Y. e 
das culturas underground. Cadernos de Arte e Antropologia, v. 6, n. 1, p. 5-16, 2017. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019. 
 
LORDE, Audre. Os usos da raiva: mulheres respondendo ao racismo. In: LORDE, Audre (Org.). 
Irmã Outsider. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. p. 155-169. 
 
LUGONES, Maria. Colonialidade e Gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). 
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 
52-83. 
 
LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, n. 3, p. 
935-952, 2014. 
MARCUS, Sara. Girls to the front: the true story of the Riot Grrrl Revolution. New York: Harper 
Perennial, 2010. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, Edgardo 
(Org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
Latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2000. p. 777-832. 
 
RAGO, Margareth. Escrita de si, parresia e feminismos. In: VEIGA-NETO, Alfredo; CASTELO 
BRANCO, Guilherme (orgs.). Foucault, Filosofia e Política. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 
p. 251-267. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento; Justificando, 2017. 
 
SANTOS, Silvana Alves dos; NUNES, Jozanes Assunção. Gênero, Maternidade e Violência em 
"Quantos Filhos Natalina Teve?", de Conceição Evaristo. In: Seminário De Educação (Semiedu), 
Porto Alegre, 2021. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 

 

 

Recebido em 3 de julho de 2025. 
Aprovado em 20 de novembro de 2025. 

 
 

https://cadernosaa.revues.org/1189
https://cadernosaa.revues.org/1189

