
 

DECOLONIALIDADE SOB A PERSPECTIVA DO PUNK BRASILEIRO: SERÁ QUE ESSE 

GRITO É EM VÃO? 
 

YASMIN DANIELLA D’AVILA1 
LUCAS FLORES NIEDERAUER2 

 
 

RESUMO 
O texto traça relações entre a decolonialidade e o movimento punk brasileiro, com base em pensadores 
originários e a análise textual de temas apresentados em letras de bandas punks do Brasil em diferentes 
temporalidades. Essa encruzilhada teórica foi pensada propositalmente, pois aparenta ser dissonante em 
inúmeros aspectos, como os culturais. Entretanto, mostra-se concordante, principalmente, em seu caráter 
contestador, promovendo dissidências na narrativa hegemônica. O objetivo é analisar a concepção de 
universalização da humanidade e compreender a sua negação como uma estratégia de afirmar outras formas 
de ser, construindo resistências à colonialidade e ao sistema capitalista. Por isso, não iremos nos deter a definir 
o movimento punk, mas considerar a produção textual dentro de uma perspectiva histórico-literária. A 
metodologia consiste na análise literária de letras específicas, com base no referencial teórico supracitado, 
estando organizada em pontos de aproximação e diferença entre o movimento punk e a ação decolonial. 

 

PALAVRAS-CHAVE 
Análise literária; Decolonialidade; Movimento Punk no Brasil; Povos Originários. 

 

DECOLONIALITY FROM THE PERSPECTIVE OF BRAZILIAN PUNK: IS THIS CRY IN VAIN? 
 

ABSTRACT 
The text explores the relationships between decoloniality and the Brazilian punk movement, drawing on the 
insights of original thinkers and the textual analysis of themes presented in the lyrics of Brazilian punk bands 
across different temporalities. This theoretical crossroads was intentionally conceived, as it appears to be 
dissonant in numerous aspects, mainly cultural ones; however, it is concordant, primarily, in its contesting 
character, promoting dissent within the hegemonic narrative. The objective is to analyze the concept of 
universalizing humanity and understand the denial of this humanity as a strategy to affirm other ways of 
being, thereby building resistance to coloniality and the capitalist system. For this reason, we will not stop 
defining the punk movement, but consider the textual production from a historical-literary perspective. The 
methodology consists of the literary analysis of specific lyrics, based on the aforementioned theoretical 
framework, being organized into points of similarity and difference between the punk movement and the 
decolonial action. 
 

KEYWORDS 
Literary analysis; Decoloniality; Punk Movement in Brazil; Indigenous Peoples.  

 

 

 

 
1 Doutoranda em Ensino de História pela Universidade Federal de Santa Maria e bolsista CAPES. 
Professora de História da Rede Estadual de Educação Básica do Rio Grande do Sul. E-mail: yasmin-
ddavila@educar.rs.gov.br. 
 
2 Professor de Língua Portuguesa e Literatura da Rede Estadual de Educação Básica do Rio Grande 
do Sul. E-mail: lucas-fniederauer@educar.rs.gov.br.  

mailto:yasmin-ddavila@educar.rs.gov.br
mailto:yasmin-ddavila@educar.rs.gov.br
mailto:lucas-fniederauer@educar.rs.gov.br


D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

DÉCOLONIALITÉ SOUS LA PERSPECTIVE DU PUNK BRÉSILIEN: CE SERA UN CRI VAIN? 
 

RÉSUMÉ 
Ce texte retrace les relations entre la décolonialité et le mouvement punk brésilien, basé sur des penseurs 
originaux et sur l'analyse textuelle des thèmes abordés dans les paroles de groupes des musiques punks 
brésiliens à différentes époques. Ce croisement théorique a été pensé à dessein, car il apparaît dissonant à de 
nombreux égards, principalement culturels. Cependant, il concorde principalement par son caractère 
contestataire, favorisant la dissidence dans le récit hégémonique. L'objectif est d'analyser la conception de 
l'universalisation de l'humanité et de comprendre le déni de cette humanité comme une stratégie 
d'affirmation d'autres modes d'être, construisant une résistance à la colonialité et au système capitaliste. Pour 
cette, nous ne nous détenir l’attention pas de définir le mouvement punk, mais considérerons sa production 
textuelle dans une perspective historico-littéraire. La méthodologie consiste en l'analyse littéraire de paroles 
spécifiques, fondée sur le cadre théorique susmentionné, organisée en points de similitude et de différence 
entre le mouvement punk et l'action décoloniale. 
 

MOTS-CLÉS 
Analyse littéraire; Décolonialité; Mouvement punk au Brésil; Peuples autochtones. 

 

DECOLONIALIDAD DESDE LA PERSPECTIVA DEL PUNK BRASILEÑO: ¿ES ESTE GRITO EN VANO? 
 

RESUMEN 
El texto traza las relaciones entre la decolonialidad y el movimiento punk brasileño, basándose en pensadores 
originales y en el análisis textual de temas presentes en las letras de bandas punk brasileñas en diferentes 
épocas. Esta intersección teórica fue pensada a propósito, ya que parece disonante en numerosos aspectos, 
principalmente culturales; sin embargo, es concordante, principalmente, en su carácter contestatario, 
promoviendo la disidencia en la narrativa hegemónica. El objetivo es analizar la concepción de la 
universalización de la humanidad y comprender la negación de esta humanidad como estrategia para afirmar 
otras formas de ser, construyendo resistencia a la colonialidad y al sistema capitalista. Por esta razón, no nos 
detendremos en definir el movimiento punk, sino que consideraremos la producción textual desde una 
perspectiva histórico-literaria. La metodología consiste en el análisis literario de letras específicas, con base en 
el marco teórico mencionado, organizándose en puntos de similitud y diferencia entre el movimiento punk y la 
acción decolonial. 
 

PALABRAS CLAVE 
Análisis literário; Decolonialidad; Movimiento punk en Brasil; Pueblos indígenas. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

141 

 

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
 

O movimento punk, no Brasil, surgiu no final dos anos 1970, em meio ao contexto 

da ditadura militar e da censura, influenciado por bandas internacionais. Adotou, além da 

estética visual, o discurso de rebeldia em suas letras de protesto que, por sua proposta 

contestadora, acabaram por influenciar jovens da periferia. O punk brasileiro se caracterizou 

pela contestação ao regime, pela crítica à corrupção e aos problemas sociais, e pela criação 

de uma identidade cultural alternativa para uma juventude que se sentia deslocada. O 

movimento se tornou um grito de revolta contra a opressão e o autoritarismo do regime 

militar, com letras ácidas e músicas que questionavam as estruturas de poder. Dessa forma, 

contribuiu para a mudança de postura da juventude em relação ao regime, para o 

fortalecimento da identidade cultural alternativa e para a criação de uma nova forma de 

expressão artística e social. 

O presente texto está situado em uma análise literária de letras de bandas punks 

em diferentes temporalidades, ancorando-se em uma fundamentação teórica pós-colonial, 

decolonial e contracolonial3, compreendendo tais como teorias/ações que advém de grupos 

que historicamente resistiram e resistem ao colonialismo. Contudo, como pesquisadores, 

pensamos no contexto de uma prática decolonial, que emerge como enfrentamento à 

colonialidade e as suas estratégias de dominação. A decolonialidade busca descentralizar a 

produção de conhecimento e a narrativa histórica europeia/ocidental, baseando-se em uma 

forma de pensar a partir do Sul e das inúmeras perspectivas dissidentes, acadêmicas ou não 

(Mignolo, 2021). No campo teórico, partimos dos estudos críticos da Modernidade-

Colonialidade (Dussel, 2005; Grosfoguel, 2012; Krenak, 2019; 2020; Krenak; Silvestre; Sousa 

Santos, 2021; Lander, 2005; Lugones, 2020; Oyěwùmí, 2021; Quijano, 2005; Santos, 2023). 

Assim, faz-se necessário elaborar alguns conceitos que perpassam tal campo teórico e 

prático para fortalecer a compreensão de como dialogamos com o punk como movimento 

libertário e contracultural e como o contra/decolonial. 

 
3 Os estudos pós-coloniais estão situados a partir do questionamento ao colonialismo e, 
temporalmente, se inserem nos processos de independência dos países americanos, asiáticos e 
africanos. Em nosso texto, mencionamos Aimé Césaire e Frantz Fanon. Já o campo teórico que 
denominamos decolonial, enfrentam o colonialismo e elaboram o conceito de colonialidade, com 
uma centralidade latino-americana, questionando as bases do Sistema-Mundo Moderno-Colonial. 
Segundo Mignolo, “os caminhos decoloniais têm todos uma coisa em comum: a ferida colonial, o 
fato de que regiões e pessoas ao redor do mundo foram classificadas como subdesenvolvidas, 
econômica e mentalmente” (Mignolo, 2021, p. 27). Assim, mencionamos Aníbal Quijano, María 
Lugones, Edgardo Lander, Walter Mignolo, Enrique Dussel e Ramón Grosfoguel. Mencionamos 
também a contracolonialidade fazendo referência ao pensamento de intelectuais que partem de 
coletividades que não foram capturadas pela colonialidade, mantendo suas cosmo percepções em 
um vivo processo de resistência. Nesse campo, dialogamos em nosso artigo com Geni Núñez, 
Antônio Bispo dos Santos, Ailton Krenak e Oyèrónkẹ Oyěwùmí. 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

A partir dos estudos e práticas decoloniais, compreendemos que o colonialismo, 

ainda que tenha evoluído para novas formas, como o capitalismo globalizado, estrutura 

nosso mundo atual por meio da colonialidade (Grosfoguel, 2012; Lugones, 2020; Quijano, 

2005). Tal concepção designa um padrão global de poder que mantém a supremacia nas 

dimensões do ser, do saber e do poder, sustentando as bases da modernidade. A 

colonialidade não apenas privilegia as epistemologias e as cosmovisões 

europeias/ocidentais, mas também perpetua uma hierarquia que subordina formas de 

conhecimento, práticas culturais, econômicas e sociais de grupos que são historicamente 

marginalizados, principalmente a partir dos processos de colonização da América, Ásia e 

África. Além disso, reafirma a superioridade de uma classe, um gênero, uma sexualidade, 

uma raça e uma religiosidade impostas historicamente pelo projeto colonial (Núñez, 2021; 

Dussel, 2005; Grosfoguel, 2012; Lander, 2005; Lugones, 2020; Oyěwùmí, 2021; Quijano, 

2005). Tais processos de espoliação estão conectados entre si e foram decisivos para a 

consolidação do capitalismo dentro do Sistema-Mundo Moderno-Colonial (Grosfoguel, 

2012). 

Segundo Aníbal Quijano, a estrutura elementar dessa dinâmica de hierarquização 

que foi constituída a partir do colonialismo, principalmente com a invasão da América, 

baseia-se na ideia de raça, “a codificação das diferenças entre conquistadores e conquistados 

[...], uma supostamente distinta estrutura biológica que situava a uns em situação natural de 

inferioridade em relação a outros” (Quijano, 2005, p. 117). A categoria racial passou a ser não 

apenas um delimitador nas relações de poder e opressão, mas a justificá-las, como uma 

“elaboração teórica da ideia de raça como naturalização dessas relações coloniais de 

dominação entre europeus e não-europeus” (Quijano, 2005, p. 118). Tal concepção é 

observada na atualidade e adquire dimensões globais na medida em que os colonizadores 

denominados de “brancos” perpetuam seu poder ao centrar o sistema capitalista 

colonial/moderno na Europa/Ocidente. 

Aníbal Quijano denomina essa estrutura baseada na ideia de raça que efetiva o 

padrão de poder global capitalista de colonialidade do poder. A Europa/Ocidente como 

dominante de todas as relações da dinâmica capitalista, institui poder sobre as demais 

culturas, “como parte do novo padrão de poder mundial, [...] concentrou sob sua hegemonia 

o controle de todas as formas de controle da subjetividade, da cultura, e em especial do 

conhecimento, da produção do conhecimento” (Quijano, 2025, p. 121). 

Dialogando com as discussões de Quijano a respeito da invenção da raça, María 

Lugones nos lembra quanto o gênero também é uma categoria de subjugação (e de 

produção de resistências) na dinâmica colonialista, à qual denomina “sistema moderno-

colonial de gênero” (Lugones, 2020, p. 52). O colonialismo impôs uma dualidade de gênero, 

também baseado na hierarquização e na padronização, sobre culturas originárias e, nos 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

143 

estudos de Oyěwùmí, houve também a “invenção das mulheres” no contexto das 

comunidades africanas a partir de uma visão eurocêntrica, apagando as reais organizações 

sociais vivenciadas por tais sociedades (Oyěwùmí, 2021). Ao pautar a colonialidade de 

gênero, Lugones nos convida a pensar as relações advindas da colonialidade do poder, 

afirmando que “o eixo da colonialidade não é suficiente para dar conta de todos os aspectos 

do gênero” (Lugones, 2020, p. 59), de forma que raça e gênero estão intrinsecamente 

relacionados, evidenciando relações de apagamento em perspectiva interseccional para que 

possamos compreender os inúmeros desdobramentos em nossas subjetividades e 

coletividades, sempre lidas por lentes de classe, raça, gênero e sexualidade, rememorando 

que tais categorias são constructos sociais a partir da dominação ocidental. 

As discussões que envolvem a colonialidade do poder e a colonialidade de gênero 

transitam em torno da raça e gênero como marcadores de posição de poder, marcas que 

incidem sobre o corpo e que percebem os sujeitos unicamente em uma dinâmica 

biologicista, de forma que “[...] quem está em posições de poder acha imperativo 

estabelecer sua biologia como superior, como uma maneira de afirmar seu privilégio e 

domínio sobre os “Outros” (Oyěwùmí, 2021, p. 27).  

Aqui observamos inclusive a oposição binária entre corpo e mente (Oyěwùmí, 

2021), mais uma afirmação de que a colonialidade opera por relações de classificação 

eurocentradas, em que “[...] as outras formas de ser, as outras formas de organização da 

sociedade, as outras formas de conhecimento, são transformadas não só em diferentes, mas 

em carentes, arcaicas, primitivas, tradicionais, pré-modernas” (Lander, 2005, p. 13). O 

Sistema-Mundo Moderno-Colonial mantém-se ativo ancorado nas relações desiguais entre 

moderno e arcaico, humanidade e primitivo, centro e periferia (Oliveira; Lucini, 2021).  

A periferia, conceito que será abordado com mais profundidade no corpo deste 

artigo, dialoga com as práticas decoloniais e com o movimento punk. Como Tudo acontece na 

periferia, conforme afirma a banda Ratos de Porão, na letra Periferia, do álbum Crucificados 

pelo Sistema (1984), é importante ressaltar que foi por uma busca de identidade que esses 

jovens das periferias brasileiras, ao irem além da simples imitação das bandas estrangeiras, 

conseguiram retratar um cenário de inconformidade e denúncia às condições impostas aos 

povos periféricos do mundo. Partimos, neste texto, da periferia da periferia. 

Assim, estabelecemos diálogo entre o pensamento contra/decolonial e o 

movimento punk ao pensar corpos, territorialidades e dissidências, afirmando que o punk 

reivindica uma lógica de não-aceitação, de ruptura e de barbárie como possibilidade de 

resposta à violência da colonialidade do poder (Quijano, 2005). Uma desobediência 

encarnada na afirmação de que, no sistema colonial, o esperado é “nascer para liberdade e 

crescer para morrer/ Crucificados pelo sistema” (Ratos de Porão, 1984, n.p.). Não apenas 

uma expressão sonora, o punk expressa cotidianamente uma denúncia da naturalização do 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

inaceitável há séculos. Ainda que o movimento não reivindique para si um caráter 

meramente teórico, aqui argumentamos a potência epistemológica do punk brasileiro em 

construir suas próprias reivindicações em outras cartografias já existentes4, em diálogo com 

muitas outras desobediências epistêmicas que, ao “desviar a atenção do que é enunciado 

para a enunciação [...] presume que é um corpo racialmente marcado, em um espaço geo-

historicamente marcado, que sente o desejo ou recebe o chamado para falar, articular [...]” 

(Mignolo, 2021, p. 26). 

Como pesquisadores, buscamos fortalecer uma luta decolonial que não se limita 

aos muros — concretos e subjetivos — dos espaços acadêmicos. Decolonizar também é uma 

ação constante, vivida por aqueles que resistem à colonialidade e aos seus efeitos em suas 

vidas, seus saberes e suas práticas. Tal concepção pode ser observada em um dos principais 

movimentos de contracultura brasileiro pois, desde os anos finais da década de 1970, o punk 

tencionava e rompia as mesmas questões que hoje articulamos nas universidades e nas 

escolas. O decolonial é, antes de tudo, punk. Assim, o punk é contracolonial, uma vez que, 

direta ou indiretamente, ampara-se na resistência secular dos povos originários. De forma 

particular, quem conflui e resiste nessas margens, sabe que pesquisamos o que vivemos na 

escola do punk5. 

Para estruturar metodologicamente este texto e sustentar nossa reflexão, 

amparamo-nos na análise literária de algumas letras musicais pertencentes a diferentes 

bandas do movimento punk, tendo como entendimento que tais músicas são elementos 

fundamentais para a denúncia das mazelas sociais e estruturam epistemologias próprias do 

movimento. Para tanto, é importante ressaltar que a análise literária é um processo de 

interpretação e reflexão crítica sobre um texto, visando compreender sua construção, seus 

sentidos e os efeitos que provoca no leitor. Esse tipo de análise vai além da leitura 

superficial, pois envolve a investigação de elementos formais como a linguagem, as figuras 

de linguagem, a estrutura textual e o conteúdo como temas, ideias, valores, contexto 

histórico e cultural. De modo que, para este artigo, a análise literária torna-se um recurso 

argumentativo essencial, especialmente quando o objetivo é sustentar uma tese sobre os 

sentidos, as funções ou os impactos culturais de uma canção. Ao analisar uma letra de 

música de forma criteriosa,  podemos embasar seus argumentos com evidências concretas 

do texto, interpretando como o uso da linguagem contribui para a construção de 

 
4 Referência ao pensamento de Ailton Krenak, quando nos inspira dizendo: “O desafio que 
proponho aqui é imaginar cartografias, camadas de mundos, nas quais as narrativas sejam tão 
plurais que não precisamos entrar em conflito ao evocar diferentes histórias de fundação” (Krenak, 
2022, p. 32). 
 
5 Não podemos afirmar com certeza se esta referência é adotada por punks em outros espaços e 
territórios do Brasil, mas partindo do contexto em que estamos inseridos, a mesma menciona a 
epistemologia/modo de vida punk e ironiza o termo escola da vida. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

145 

significados, para a crítica a determinadas realidades ou para a expressão de sentimentos 

coletivos e individuais, relacionando-os às práticas decoloniais, buscando aproximar o 

discurso acadêmico das manifestações culturais do cotidiano, valorizando a canção (punk) 

como forma legítima de expressão artística e de leitura da sociedade. 

 

DA FLORESTA À PERIFERIA: APROXIMAÇÕES ENTRE O PUNK E AS CONCEPÇÕES ORIGINÁRIAS 
 

Neste artigo, as discussões são estabelecidas de forma a debater as contribuições 

do punk ao abordar, em suas letras, a situação dos povos da floresta no tensionamento da 

hegemonia do Sistema-Mundo Moderno-Colonial (Grosfoguel, 2012). O texto está 

estruturado a partir de seções que buscam discutir a tríade sub-humanidades, corpos, 

territorialidades, em seus aspectos físicos e simbólicos.  

Nossa argumentação se dá pelo entrelaçamento das intelectualidades indígenas e 

quilombolas com letras de bandas punks/hardcore brasileiras. Assim, defendemos a 

existência de inúmeras frentes questionando o colonialismo, o sistema capitalista e a 

colonialidade, e que esses grupos sociais que vivem à margem, mesmo que distintos em 

muitos aspectos, não conflitam entre si, mas revoltam-se contra o mesmo sistema que os 

oprime há séculos e criam outras possibilidades de organizações sociais e vida em 

coletividade. 

Faz-se necessário mencionar que as duas temáticas que abordaremos — o 

movimento punk e as cosmologias originárias e quilombolas — são plurais, de forma que é 

importante um olhar atento para as nuances, de forma que não haja uma reprodução de 

homogeneidades (Bittencourt, 2022). Partimos de um referencial específico e as análises e 

argumentações que propomos não têm um caráter totalizante. Quando falamos sobre o 

punk, não temos como objetivo defini-lo, pois acreditamos na concepção de que em cada 

temporalidade e territorialidade, ele desenvolveu características peculiares. Da mesma 

forma, quando falamos nas intelectualidades originárias e quilombolas, não afirmamos que 

essas análises fazem menção completa à cosmovisão de determinados grupos étnicos. Como 

pesquisadores, partimos de um contexto com base no referencial citado e em nossas 

vivências no movimento punk, situado no interior do Rio Grande do Sul, no início do século 

XXI até a atualidade, para elaborarmos esse escrito.  

 

A SUB-HUMANIDADE: SOBRE COLONIALISMO, COLONIALIDADE E VIOLÊNCIA 
 

O processo de universalização e categorização da humanidade, discussão primordial 

deste texto, é produto de uma sociedade que herdou diversas práticas sociais, econômicas, 

políticas e culturais do colonialismo. O colonialismo, entendido como os processos de 

colonização que começaram no século XV em várias regiões, especialmente nas Américas e 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

na África, e que se mantiveram com extrema brutalidade no século XIX, na África e Ásia, 

continua a se manifestar até os dias atuais por meio da colonialidade, como já mencionamos. 

Além da hierarquização das subjetividades humanas em modernas e arcaicas (Lander, 2005) 

ou humanidade e sub-humanidade (Krenak, 2019), podemos destacar que a violência foi/é 

uma constante, seja no colonialismo, no pós-colonialismo ou na colonialidade, uma vez que 

“[...] a colonização desumaniza, repito, mesmo o homem mais civilizado” (Césaire, 1978, p. 

24). Frantz Fanon (2005; 2008) analisa dinâmicas sociais no contexto pós-colonial e afirma 

que se fundamentam em uma violência extrema, tanto física, devido às inúmeras guerras de 

extermínio e escravização, quanto simbólica, evidenciada na proibição de práticas culturais e 

religiosas e na manipulação psicológica e epistêmica dos grupos sociais envolvidos nesses 

conflitos. Analisando brevemente a situação de determinados sujeitos sociais na atualidade, 

como a comunidade LGBTQIAPN+, as populações originárias, as mulheres, migrantes, entre 

outros, consideramos que tal dinâmica ainda é vivenciada em nosso cotidiano. Na 

perspectiva de Ailton Krenak, a guerra não acabou, pois ela é uma constante no capitalismo 

e na colonialidade, de forma que não existe paz, sentimento forjado para que não 

vislumbramos as relações de poder e violências sociais (Krenak, 2018). Complementando, no 

ensaio Sobre a reciprocidade e a capacidade de juntar o mundo, o autor afirma que "tudo o que 

vem desse grande vocalizador que é o Estado colonial, [...] ignora e nega a originalidade, a 

pluralidade e a capacidade de invenção desses povos que não foram considerados 

integrantes do concerto civilizatório" (Krenak; Silvestre; Sousa Santos; 2021, p. 65). Nessa 

perspectiva, ao relacionar o contexto da decolonialidade, tem-se como exemplo, o expoente 

disco Brasil, da banda Ratos de Porão (1989), que assume uma posição particularmente 

relevante para a compreensão da nossa análise. A proposta decolonial busca desmascarar as 

estruturas do poder, saber e ser herdadas do colonialismo e ainda operantes nas sociedades 

contemporâneas, especialmente na América Latina (Grosfoguel, 2012; Lugones, 2020; 

Mignolo, 2021; Quijano, 2005). Ao denunciar a exploração do povo, a corrupção das elites e a 

destruição ambiental, o álbum contribuiu para uma leitura crítica da realidade brasileira sob 

uma perspectiva que rompe com os paradigmas eurocêntricos. O próprio título do disco — 

Brasil — soa irônico, como se escancarasse as feridas de um país que ainda carrega os traços 

coloniais em suas estruturas sociais e econômicas. 

É importante ressaltar, para esta análise, as referências imagéticas da capa do 

álbum “Brasil”, criada pelo quadrinista Francisco Marcatti, conhecido por seu humor 

agressivo, grotesco e escatológico, em traços que permitem uma crítica social bastante crua. 

Observa-se, em perspectiva semiótica, partindo pelo plano das descrições dos elementos 

visuais, que há no centro da ilustração um campo de futebol, uma figura imediatamente 

associável ao Brasil (paixão nacional, identidade cultural). Sobre esse campo, um homem de 

aparência miserável: roupas rasgadas, sujas, postura curvada, dentes podres, segurando uma 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

147 

bola de futebol. Ao redor, em segundo plano, há várias cenas menores: violência policial, 

favelas, queimadas de floresta, miséria, talvez corrupção. A cor usada no centro (campo) 

remete ao verde da bandeira brasileira; há também tons que evocam a bandeira (verdes, 

amarelos), mas tudo “sujo”, mais do que vibrante, sugerindo uma “bandeira manchada” 

simbolicamente. Para se compreender no campo semântico as referências dos significados e 

códigos que se combinam para ampliar a nossa análise, destacamos que o campo de futebol 

+ bola + homem pobre podem ser considerados como um retrato de um Brasil dividido: o 

símbolo nacional do futebol como expressão de identidade e união, mas o jogador é alguém 

marginalizado, indigente, sugerindo que esse “Brasil” patriótico é, para muitos, uma ilusão. 

Além disso, os dentes podres simbolizam decadência, negligência social, falta de saúde; 

dentes são algo que se desgasta sem cuidado — expressão de abandono estrutural. Nota-se, 

também, a representação da violência policial/miséria urbana, imagem da opressão social, da 

desigualdade e da violência institucional que afeta as classes mais pobres. Juntando-se a 

uma composição fragmentada ao redor: as diferentes cenas pequenas agem como “painéis” 

de uma colagem, mostrando múltiplas dimensões da crise brasileira (econômica, social, 

ecológica e policial). 

A capa não tem apenas valor estético, ela funciona como manifesto visual, alinhada 

com as letras politizadas do álbum. É uma provocação, pois exibe choques visuais a fim de 

despertar para a dureza da realidade social não apenas o ouvinte, mas todas as pessoas com 

essa visão crítica, mesmo os que não sejam fãs do punk. Esse tipo de ilustração crítica 

funciona como memória social porque torna-se um registro dos problemas do Brasil na 

época, mas também um lembrete contínuo para gerações futuras. Para conectar com a 

teoria decolonial, a capa denuncia estruturas de poder no Brasil que ainda carregam 

heranças coloniais como desigualdade, exploração, violência institucional. A miséria e a 

opressão retratadas não são “problemas isolados”, mas partes de um sistema que privilegia 

elites. A figura do homem pobre no centro do campo simboliza um Brasil que nunca de fato 

“pertenceu” igualmente a todos. A crítica implícita ao discurso nacionalista (o futebol, a 

bandeira) sugere que a identidade oficial brasileira muitas vezes oculta (ou nega) realidades 

sombrias. A capa desmistifica símbolos “nacionais” usados pela cultura dominante, expondo 

o lado oculto da modernidade brasileira. Os dentes podres e a figura degradada do homem 

podem ser interpretados como metáfora para a condição existencial marginalizada de 

muitos brasileiros — pessoas à margem não só economicamente, mas ontologicamente, 

dentro de um sistema que desvaloriza corpos e vidas não alinhados com a “norma” elitista. 

Além disso, a abordagem de Marcatti é, em si, decolonial, no sentido de subverter a estética 

mainstream ao utilizar uma linguagem estética grotesca, não “linda” ou idealizada, para 

expressar a crítica social. Essa estética escatológica e agressiva desafia os códigos visuais 

tradicionais e pinta uma visão crua do Brasil, sem romantismo. A capa do disco ainda serve 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

como um chamado para repensar a “nação brasileira” não apenas como símbolo unificador, 

mas como espaço marcado por violências estruturais. Ela nos força a perguntar: para quem 

esse “Brasil” foi construído? Quem foi deixado para trás? 

Dentre as faixas do álbum, a letra de “Amazônia nunca mais” ganha destaque ao 

tratar de forma visceral a devastação ambiental da floresta amazônica. Longe de qualquer 

exotização ou visão romantizada da natureza brasileira — tão comuns nas narrativas 

coloniais — a música denuncia com crueza a exploração predatória da floresta e a violência 

contra seus povos: um exemplo da desconsideração da cultura dos povos originários 

brasileiros, da hierarquização social e da negação da multiplicidade étnica que mencionamos. 

A letra é uma amostra da visão precursora de quem está à margem da sociedade e percebe a 

existência dos seus iguais — guardadas as devidas proporções.  

Amazônia nunca mais 
 

A Mãe Terra não é de ninguém 
Assim dizia quem morava aqui 
A mata virgem é força do bem 

E os animais, vida e razão 
Mas o homem branco com seu sujo poder 

Escravizou e prostituiu 
Se aproveitou da pura inocência 
Dos verdadeiros filhos do Brasil 

Morte pra quem defende o verde e os animais 
Doenças, misérias, queimadas, devastação 

Por que ninguém faz nada para os deter? 
Cuidado, senão, Amazônia nunca mais! 

O mundo depende do inferno verde 
O mundo depende do inferno verde 

O Guarani é Hino de Morte 
Para índios, árvores e animais 

O fogo queima tudo que sobrou 
Infelizmente, Amazônia nunca mais! 

(Ratos de Porão, 1989, n.p.) 

 
É importante observar, no contexto linguístico, que a letra se vale de uma 

linguagem crua, objetiva e urgente — uma marca do punk — para provocar o ouvinte e 

instigá-lo à ação ou reflexão. Não há espaço para metáforas sutis: o tom é de revolta e 

clamor para percebermos a destruição da floresta amazônica e dos povos que habitam lá. 

Outra observação pertinente é de considerar o momento histórico em que a letra foi 

composta para não nos prendermos às definições anacrônicas de certas palavras, pois 

sabemos que o termo “índio” é considerado pejorativo e incorreto (Munduruku, 2017). 

Além disso, é importante observar, dentro da perspectiva literária, que o eu lírico6 

assume uma postura indignada frente à destruição da natureza e à opressão dos povos 

originários. Nos versos como “Morte pra quem defende o verde e os animais” e “Doenças, 

 
6  O eu lírico é a voz fictícia que se manifesta no texto poético para expressar emoções ou ideias. 
Segundo Benedito Nunes (1998), trata-se de uma construção textual distinta do autor, cuja função 
é organizar e transmitir o conteúdo lírico de forma subjetiva. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

149 

misérias, queimadas, devastação” denunciam não apenas a destruição ambiental, mas 

também a perseguição a quem tenta proteger o meio ambiente, ecoando a realidade de 

ativistas ameaçados no Brasil. Essa é uma observação pertinente e atual que já era prevista e 

apresentada no final dos anos 1980. Uma amostragem deveras pertinente de que os 

movimentos periféricos, principalmente no meio artístico, tendem a insurgir como uma 

vanguarda à frente do status quo, prenunciando assuntos e estilos. 

Uma análise mais aprofundada da canção aponta a complexidade e relevância de 

uma produção que mesmo não estando dentro do mainstream — corrente dominante e 

convencional — é rica de informações intra e extratextuais, pois a música analisada nos 

mostra na passagem “O Guarani é hino de morte” que carrega um valor intertextual: "O 

Guarani", obra de José de Alencar, foi usada como base do libreto da ópera homônima de 

Carlos Gomes, e sua abertura é o toque oficial do programa de rádio A Voz do Brasil. O uso 

dessa referência musical, que é tocada na parte final da canção como parte integrante da 

música, além de uma intertextualidade literária e musical, traz consigo uma mensagem que 

tem como função reforçar a ironia de um povo submetido à cultura do colonizador, 

reforçando ainda mais a complexidade e pertinência intrínseca em uma canção tão distante 

dos holofotes comerciais e que não reduz em nada o seu valor cultural, pois é preciso saber 

que, ao subverter esse símbolo nacional, a letra ironiza a representação romantizada do 

indígena, contrapondo-a à realidade violenta enfrentada por esses povos. 

A denúncia da falsa ideia de passividade da nossa sociedade, o escracho e o 

combate às opressões e violências sociais, foram e permanecem sendo uma centralidade no 

movimento punk, pois tem-se a premissa de evidenciar, em letras de músicas com 

agressividade sonora, a realidade violenta produzida pelo estado, a miséria em que os 

sujeitos se encontravam, a opressão policial, a violência racial e de gênero, a destruição 

ambiental, o preconceito estético e tantas outras formas de devolver à autoridade estatal 

toda a violência que produz e exerce sobre os sujeitos. O punk resiste na medida em que 

nega a passividade e não aceita as manipulações do sistema, exercendo todo o seu potencial 

de construir, além do sistema, atitudes subjetivas ou coletivas. Walter Mignolo elaborou o 

conceito de “desobediência epistêmica” para pensar a necessidade de romper com as 

estruturas coloniais no campo do conhecimento, questionando o que foi instituído a partir 

da lógica eurocentrada (Mignolo, 2021). Consideramos que o punk não questiona apenas o 

conhecimento, sua desobediência é intrínseca ao ser que assim se reconhece. 

Apresentado esse panorama inicial do movimento punk brasileiro, torna-se 

importante ressaltar a influência que as bandas da primeira geração submeteram às novas 

safras de bandas, nos anos 1990. Um desses expoentes é a banda capixaba Dead Fish que, 

com letras incisivas, arranjos intensos e uma produção que reflete o amadurecimento 

sonoro do movimento, captura as tensões políticas e sociais do Brasil no final dos anos 1990, 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

sem perder a urgência característica do punk e do hardcore. A banda é assumidamente fruto 

direto da influência do movimento punk brasileiro dos anos 1980, pois seus integrantes, em 

diversas ocasiões, citam nomes como Ratos de Porão, Inocentes, Cólera e Garotos Podres 

como parte da sua formação musical. Esses grupos, além de traduzirem a insatisfação da 

juventude com a ditadura e com o sistema, criaram uma estética musical e política de 

contestação que foi absorvida, ressignificada e radicalizada pelas bandas de hardcore da 

época. Dead Fish, nesse sentido, representa uma continuidade e, ao mesmo tempo, uma 

evolução: enquanto mantém o espírito de contestação do punk, incorpora uma técnica 

instrumental mais refinada, letras mais densas e preocupações mais amplas, como com as 

causas ambientais. 

Um dos destaques do álbum Sonho Médio, de 1999, é a faixa "Paz Verde", que 

condensa muitas das características centrais da banda. Com riffs cortantes e uma batida 

acelerada, a música denuncia o discurso superficial de preservação ambiental promovido por 

grandes empresas e setores do poder público. A “paz verde” referida no título é irônica: 

revela-se como uma fachada para práticas predatórias que devastam o meio ambiente sob a 

aparência de responsabilidade ecológica. A letra questiona o consumismo, o comodismo 

social e a hipocrisia de uma sociedade que, ao mesmo tempo em que celebra a natureza, 

compactua com sua destruição. A força da canção está na tensão entre a forma e o 

conteúdo: a agressividade da música reforça a urgência da mensagem, enquanto a crítica 

direta e combativa dialoga com o ouvinte de forma quase panfletária, como é característico 

do hardcore.  

Paz verde 
 

Enquanto o índio e o povo são massacrados 
por todo mundo se vociferou 

aquele povo, aquela gente, 
pulmão do mundo, tudo que sobrou. 

Destroem por maldade os imbecis. 
São o próprio diabo de nossa religião, malditos pobres. 

Malditos imundos que não sabem lucrar, 
pedem dinheiro pra se endividar. 

Vamos criar uma instituição, 
uma instituição nacional pois o verde queremos salvar. 

Paz verde!! 
Hipocrisia mundial!! 

Seus bancos a cobrar, 
meu povo a morrer... 

Não me venha com retórica terceiro mundista 
seu incompetente miscigenado, 

a culpa não é do capital! 
O meu império ecologista sabe lucrar, 

sabe vender e o que é melhor, 
a selva foi internacionalizada. 

O índio iludido pensou que fosse melhorar, 
todas as bandeiras estavam lá! 

Mas o que se viu foi mais uma divisão, 
índios tiveram que financiar suas ocas em bancos silvestres. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

151 

Paz verde!! 
Hipocrisia mundial!! 

E o FMI? 
E os juros a pagar?! 

Talvez se não tivéssemos sido colonizados 
e se tivessem deixado o índio em paz... 

mas depois desta retórica suja, sectária e desumana, 
foi você que nos ensinou 

a comprar, 
a vender 

e a lucrar!! 
Paz verde!! 

Hipocrisia mundial!! 
Vocês a consumir 
e nós a produzir... 

(Dead Fish, 1998, n.p.) 

 
A canção, do álbum “Sonho Médio”, é um manifesto punk contra a hipocrisia das 

potências econômicas mundiais e o discurso ambientalista hegemônico que ignora os raízes 

coloniais e estruturais da destruição ambiental. Assim como a canção anterior, ela se articula 

com o pensamento decolonial e se insere na tradição do punk brasileiro, mas aqui com um 

tom ainda mais ácido, irônico e escancaradamente político. 

Ao fazer o uso pesado da ironia para denunciar a hipocrisia do discurso 

ambientalista global: "Vamos criar uma instituição, uma instituição nacional, pois o verde 

queremos salvar. Paz verde!! Hipocrisia mundial!!”. A frase “Paz Verde” — que dá título à 

música — é imediatamente desconstruída como um discurso vazio, utilizado por elites 

globais e nacionais que continuam explorando tanto os recursos naturais quanto os povos 

marginalizados. 

As duas canções abordam de forma direta ou mais subjetiva a categorização da 

humanidade, sempre pensada em antagonismos — civilizado e incivilizado, heterossexual e 

homossexual, cisgênero e transgênero, homem e mulher, dominante e dominado, ser 

humano e natureza, civilizado e tribal, moderno e atrasado, cristão e pecador, cultural e 

arcaico (Lander, 2005; Núñez, 2021). Existe uma humanidade e uma sub-humanidade, a noção 

de que existe um jeito de estar aqui na Terra (Krenak, 2019, p. 12). Krenak afirma que a 

imposição dessa única forma de existência apagou diversas formas de organizar a vida "ao 

longo de três ou quatro séculos, territórios, vidas e modos de vida foram dizimados para 

imprimir um único formato, esse formato monocultural, monolinguístico, e que tem 

também uma epistemologia única" (Krenak; Silvestre; Sousa Santos; 2021, p. 67). Essa 

imposição de uma monocultura do ser e do saber impede até mesmo a constituição de 

subjetividades diversas, pois é consolidada a partir do ódio ao diferente e à urgência de 

eliminação do outro. Todos os dias convivemos com o aceite coletivo de que é necessário 

que alguns sujeitos morram para que o sistema exista, a cada dia “mais o ódio se espalha, 

mais aumenta a fome, mais as vidas são tiradas de dentro dos homens" (Cólera, 1986, n.p.). 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

Pensando na falsa passividade capitalista disseminada enquanto perpetua uma estrutura 

baseada na violência, não apenas é necessário que haja o extermínio de alguns, mas é 

desejado. 

 

 

 

SER PUNK É SUBVERTER O CORPO 
 

Pensando nas estruturas de manutenção do poder no sistema vigente, é 

importante mencionar o poder sobre o corpo, uma vez que o sistema capitalista utiliza o 

corpo como uma estratégia para se fazer operante, “em uma sociedade em que tudo 

mercantiliza, meu corpo é o principal alvo das armadilhas capitalistas" (Anti-corpos, 2014, 

n.p.). O sistema pensa a todo momento como regular o corpo7, numa lógica de docilidade 

frente à produtividade necessária no capitalismo e na colonialidade, especialmente em 

referência ao corpo marginalizado. Assim, o corpo é percebido como um delimitador de 

poder ao analisarmos pela lógica biologicista, “[...] uma vez que o corpo é o alicerce sobre o 

qual a ordem social é fundada, o corpo está sempre em vista e à vista. Como tal, invoca um 

olhar, um olhar de diferença, um olhar de diferenciação [...]” (Oyěwùmí, 2021, p. 28). 

O corpo passivo é desejado na mesma medida em que brotam estratégias para 

transgredir e degenerar as corporeidades, formas de romper os limites que o sistema impõe. 

No caso do punk, que utilizou o corpo como uma forma de infringir essa relação de poder, 

uma importante subversão é o choque estético, demonstrando não apenas um desacordo 

com a norma, mas uma fúria declarada ao corpo submisso, “o visual, assim como a música, 

era pra agredir, mas ao mesmo tempo tem um trabalho de conscientização” (Katarro apud 

Souza, 2016. p. 31). De acordo com Bittencourt, 

O inimigo era o estado que os oprimia através das políticas de austeridade e que os 
violentavam por considerarem uma ameaça à ordem pública. A revolta com a situação 
vivenciada cotidianamente se misturou àquela produzida pela insatisfação com a 
situação política mais ampla. A estilização dessa rebeldia foi a forma encontrada pelos 
jovens para dar vazão aos seus descontentamentos (Bittencourt, 2022, p. 73). 

 
 A estética punk também era uma maneira de identificação, de reconhecimento dos 

membros do grupo, de forma que, mesmo sem conhecer pessoalmente, era possível 

reconhecer um indivíduo como parte da cena por meio do seu visual. Podemos mencionar 

 
7 Sobre os dispositivos de regulamentação do corpo, ao qual não podemos adentrar na análise pela 
delimitação deste artigo, gostaríamos de sugerir a leitura de dois livros. Vigiar e Punir: nascimento 
das prisões, onde Michel Foucault (1987) analisa a vigilância que opera a partir de corpos dóceis. 
Também o livro Calibã e a Bruxa: Mulheres, corpo e acumulação primitiva, onde a autora Silvia 
Federici (2017) analisa com propriedade e crítica à academia que vê o sujeito e o corpo desprovido 
do recorte de gênero, como o sistema capitalista construiu estratégias para capturar e docilizar os 
corpos na transição da Idade Média para a modernidade. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

153 

também a rebeldia contra o sistema denunciada em frases, palavras e símbolos presentes 

em patchs, bottons ou simples escritas ou stencils em camisetas e jaquetas.   

Mas a subversão do corpo não é apenas física, de forma literal. As dissidências 

produzidas pelos movimentos punks em relação às suas estéticas e corporeidades são 

também simbólicas. Principalmente no caso das mulheres, uma vez que é necessário ter 

consciência que os sujeitos vivenciam os processos a partir de suas diversas subjetividades, 

transgredir o que se esperava como padrão dos corpos que se entendem na categoria 

feminino é uma maneira de gritar ao mundo rebeldia e autonomia das mulheres. O conceito 

proposto por Lugones (2020), colonialidade de gênero, nos alerta para a necessidade de 

estar atentas(os) para as opressões de gênero, contudo, não nos esqueçamos que as 

subjetividades que a colonialidade deseja padronizar são agentes importantes para a 

construção de resistências à heteronormatividade patriarcal sexista. 

A banda Bulimia, formada em Brasília em 1995, é uma das expressões mais 

contundentes do punk feminista brasileiro. Com uma formação majoritariamente feminina e 

letras que confrontam o machismo, a opressão de gênero, a normatividade e os dispositivos 

de controle social, o grupo tornou-se uma referência dentro do movimento Riot grrrl no 

Brasil — um braço feminista do punk que surgiu nos Estados Unidos e encontrou 

ressonância nas periferias e contraculturas latino-americanas. 

A importância da banda está em sua capacidade de romper com os silêncios 

impostos às mulheres dentro do próprio punk, que historicamente foi um movimento 

rebelde, mas ainda permeado por práticas machistas. Ao ocupar o espaço do palco com 

fúria, consciência e solidariedade, a banda mostrou que o grito feminista é também um ato 

de subversão estética e política — e que não há revolução possível sem o protagonismo das 

mulheres. 

Além do feminismo, o discurso da Bulimia dialoga fortemente com as práticas 

decoloniais. Isso se expressa na forma como a banda questiona as estruturas de poder 

herdadas do colonialismo, como a imposição de uma moral sexual cristã, a repressão dos 

saberes e das práticas de corpos dissidentes e a marginalização de identidades não 

normativas. Ao tratar de temas como aborto, autonomia, prazer e suicídio — muitas vezes 

com ironia e choque — a banda se alinha à luta por decolonizar o pensamento, os corpos e 

os afetos, desafiando as formas como o capitalismo e o colonialismo definem quem tem voz, 

quem pode viver, e quem deve ser silenciado. 

Nosso corpo não nos pertence 
 

Moralistas sempre querendo nos proibir nos inibir de todo prazer 
Usam Deus para nos fazer broxar nos cercam de fantasmas 

Você está sendo vigiada! 
Masturbação é tabu, é anormal, é pecado 

Fora isso só podemos consumir as drogas fornecidas pelo estado 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

Nosso corpo não nos pertence 
Libertação sexual é só uma farsa voltada aos interesses dos homens 

Unicamente aos interesses dos homens 
Aborto é crime, suicídio é ilegal 

Fora isso só podemos consumir as drogas fornecidas pelo estado 
Nosso corpo não nos pertence! 

(Bulimia, 2001, n.p.) 

 
A letra apresentada é um grito direto contra os mecanismos de controle social, 

moral e político exercidos sobre os corpos — especialmente os corpos das mulheres — na 

sociedade contemporânea. Com uma linguagem agressiva e confrontadora, típica do punk, o 

eu lírico denuncia a hipocrisia de normas impostas em nome da moral, da religião e do 

Estado que, ao mesmo tempo em que condenam o prazer, a autonomia e a liberdade, 

autorizam o consumo de substâncias legalizadas e promovem a repressão de 

comportamentos que fogem ao padrão normativo. 

O verso “Nosso corpo não nos pertence”, repetido como um refrão de denúncia, 

sintetiza a crítica central: a expropriação da autonomia corporal por estruturas patriarcais, 

religiosas e capitalistas. A crítica ao tabu da masturbação, à criminalização do aborto, à 

medicalização do sofrimento (exemplo: suicídio tratado apenas como crime ou patologia), e 

ao controle das drogas e dos desejos mostra como o sistema estabelece o que é permitido 

ou não sentir, consumir, desejar ou escolher. A chamada "libertação sexual" é desmascarada 

como mais um instrumento do patriarcado, uma liberdade aparente que serve, muitas vezes, 

aos interesses masculinos, ignorando a real emancipação das mulheres. 

Nesse contexto, o movimento punk ocupa um papel fundamental como porta-voz 

das lutas feministas, anticapitalistas e libertárias, porque, desde sua origem, tem se 

caracterizado como um espaço de expressão marginal, de ruptura estética e política, em que 

vozes silenciadas encontram amplificação. No Brasil, esse potencial foi absorvido por bandas 

e artistas que usaram o punk não apenas como som, mas como atitude e enfrentamento: um 

lugar onde a mulher pode falar de sua sexualidade, de sua raiva e de seu direito ao corpo 

sem mediação. Um espaço onde o corpo não é submisso, mas insiste e resiste, criando 

dinâmicas de autonomia e dissidência. 

Além disso, o punk confronta a lógica do capitalismo, que transforma tudo em 

mercadoria — inclusive os corpos. Ao expor como a sexualidade e até o sofrimento são 

explorados ou reprimidos conforme interesses de lucro e controle, a letra se alinha a uma 

crítica estrutural do sistema capitalista. O Estado, a religião e a moral são apresentadas não 

como entidades neutras, mas como cúmplices de um sistema que lucra com a repressão e a 

alienação. 

Ao compreender as reivindicações contidas em suas letras, percebemos a Bulimia 

muito mais que uma banda punk: é uma frente de batalha sonora, que denuncia as 

opressões de gênero, classe e raça com uma estética de resistência. Sua atuação prova que a 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

155 

cultura punk, quando atravessada pelo feminismo interseccional e pela crítica decolonial, 

torna-se ainda mais potente como ferramenta de transformação social. Em um país como o 

Brasil, marcado por desigualdades estruturais, conservadorismo religioso e violência contra 

corpos marginalizados, a existência de bandas como a Bulimia é, por si só, um ato 

revolucionário. 

 

SOBRE TERRITORIALIDADES: RESISTÊNCIA E IDENTIFICAÇÃO 
 

No campo da territorialidade, analisamos o espaço e a vida na cidade como 

sinônimo para o desenvolvimento do sistema. A cidade mostra-se como território 

excludente e que produz indivíduos à margem, periféricos e suburbanos. O punk, ao afirmar-

se na periferia da cidade, que é territorial e simbólica, pois ser periférico significava “estar 

distante espacialmente do centro e dos seus benefícios materiais, significava, acima de tudo, 

estar à margem de reconhecimento, de respeito e dignidade" (Bittencourt, 2022. p. 78). 

Assim, o movimento buscou e ainda resiste ao ocupar a cidade de forma transgressora. 

Utilizando-se das pichações, grafites, colagem de lambe-lambe, ocupações, shows em locais 

públicos, os conflitos entre as gangues8 ou até mesmo o andar em coletivo, os indesejados 

são vistos e lembrados. Quando o desejo é a uniformidade, a padronização e a docilidade, o 

sistema vigente é abalado. Segundo Bittencourt, 

Não é à toa que a prática da deambulação tornou-se uma característica importante da 
identidade punk, uma espécie de marca registrada dos jovens. Andar pela cidade em 
bandos era uma forma de confrontar uma visão higienizadora e homogeneizadora 
produzida pela segregação socioespacial (Bittencourt, 2022. p. 78). 

  
O punk adentra o Brasil na região de São Paulo, capital9, no final da década de 1970, 

mas passa a ocupar também outros espaços quando sua musicalidade e seu modo de vida 

são vivenciados em cidades do interior do Brasil, metrópoles ou não. Logo, o foco no 

Sudeste deixa de ser uma unanimidade e, por mais que haja ódio ao sistema que une todas e 

todos, cada local vai construir significações e movimentos ao seu modo, de forma que “em 

cada ponto do planeta o movimento levanta uma bandeira singular, diretamente 

identificada com a realidade com seu local de origem” (Souza, 2016. p. 7). Contudo, sentir-se 

periférico é presente nas metrópoles e também em pequenas localidades. O punk é vivido 

 
8 O conflito entre grupos inimigos foi observado com intensidade na região de São Paulo. Em seu 
texto As Cidades dos Punks (2022), João Batista de Menezes Bittencourt explana com detalhes a 
temática. 
 
9 A discussão sobre os primórdios do punk no Brasil por muitos anos manteve uma centralidade na 
cidade de São Paulo, como evidenciado em produções como o documentário Botinada (2016). 
Atualmente não podemos considerar uma unanimidade nessa afirmação, na verdade, ela demonstra 
um equívoco. Fazendo referência a João Batista Menezes Bittencourt (2022, p. 84), aparecem 
registros dos punks em cidades interioranas e em outras regiões do Brasil em período 
contemporâneo ao contexto paulistano (final da década de 1970). 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

por cada um, em seus grupos, a sua maneira, mas a contestação da opressão espacial é uma 

constante.  

Punx não morreram 
 

Em cada rua que você passar 
Em cada beco que você olhar 

Lá estará o sinal da nossa ideologia 
Nos muros cinzentos "A" de anarquia 

Punk's não morreram 
Pixar toda cidade 

Punk's não morreram 
Pixar todo lugar 

(Gritando HC, 1997, n.p.) 

 
A letra da música “Punx não morreram”, da banda Gritando HC, é uma declaração 

direta de resistência, presença e permanência do movimento punk nas ruas e na cultura 

urbana brasileira. Curta e incisiva, a canção afirma que, mesmo diante da repressão, da 

invisibilização ou da tentativa de domesticar a rebeldia, o punk continua vivo — estampado 

em muros, becos e ruas, através de sua principal arma simbólica: a pixação e o símbolo do 

“A” de anarquia. 

A música expressa o valor do punk como ato de contestação constante. Ao dizer 

que “lá estará o sinal da nossa ideologia”, a letra destaca que o movimento punk não é 

apenas uma estética ou um som, mas uma ideologia em prática, marcada por sua presença 

física nos espaços urbanos. A pixação, nesse contexto, não é vandalismo gratuito, mas um 

ato político de ocupação do espaço público, uma forma de quebrar o silêncio imposto pelas 

estruturas de poder, de reconfigurar a paisagem urbana com símbolos de resistência. 

O verso “Punk’s não morreram” funciona como um grito de afirmação contra o 

apagamento cultural. Em tempos de repressão de movimentos pela mídia ou pelo mercado, 

essa canção afirma que a essência do punk permanece viva — em sua forma mais bruta, 

desobediente e coletiva. 

Além disso, a letra aponta para a importância do movimento como espaço de 

formação de identidade. O punk oferece não apenas uma estética e um som, mas uma 

forma de viver, de perceber o mundo e de se posicionar diante das opressões sociais. Ao 

gritar “pixar toda cidade”, o sujeito punk se inscreve no espaço como uma identidade 

insurgente, visível e politizada, que transforma a cidade em palco de disputa simbólica 

contra o cinza da normatividade e da alienação. 

Nesse sentido, “Punx não morreram” é mais do que uma música: é um manifesto de 

rua, que celebra a vitalidade de um movimento que se constrói na contracultura, na 

desobediência civil, na autogestão e na solidariedade. É também um lembrete de que, 

mesmo sem palco, sem mídia ou sem aceitação, o punk permanece onde sempre esteve: nos 

becos, nos muros, nos corpos insurgentes, vivos, inquietos e gritando. 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

157 

 Assim como expresso na letra acima, a crítica à cidade como espaço de 

opressão também é observada nas considerações de Antônio Bispo dos Santos, intelectual 

quilombola brasileiro. Sobre a constituição das cidades, Nêgo Bispo afirma que “a cidade é 

um território artificializado, humanizado. A cidade é um território arquitetado 

exclusivamente para os humanos” (Santos, 2023. p. 18), de forma que este território exclui 

todas as outras formas de vida não-humanas. Ou ainda, pensando no conceito de 

humanidade a partir da colonialidade, exposto anteriormente, a cidade nega a existência da 

sub-humanidade. Como uma conversa a respeito de sua trajetória, Nêgo Bispo nos explica 

A cidade não me cabe. Enquanto a sociedade é feita por posseiros, as comunidades 
são feitas por pessoas. Na cidade, as pessoas tinham medo de gente. Nas 
comunidades, ninguém tinha medo de gente, vivíamos tranquilos [...] Os povos da 
cidade precisam acumular. Acumular dinheiro, acumular coisas. Estão desconectados 
da natureza, não se sentem como natureza. As cidades são estruturas colonialistas [...] 
(Santos, 2023. p. 21). 

 

A reflexão de Nêgo Bispo dialoga com as infinitas formas de pensar dos 

movimentos punks. Um aspecto central a se destacar é a importância da vida em 

coletividade, as comunidades, segundo o autor. Nos modos de organização dos movimentos 

punks, a coletividade também é uma constante, seja na deambulação em bandos, como já 

mencionamos acima, citando Bittencourt (2022), seja na organização de coletivos e 

ocupações. Estar em comunidade, construir ações coletivamente, cercado pelos seus, é algo 

basilar em ambos os pensamentos. No caso do punk, a comunidade é convidada a resistir ao 

vivenciar o espaço periférico, para assim transgredir as estruturas de opressão. Em 

contrapartida, nas comunidades originárias, a recusa a esse espaço territorial ao qual 

denominamos “cidade”, que torna concreto diversos dispositivos de atuação da 

colonialidade, está na afirmação de que outras organizações sociais são possíveis, 

principalmente a vida em coletivo. Nas duas epistemologias mencionadas, a vida em união 

resiste ao fazer junto, a premissa de que necessitamos, como subjetividade e coletividade, 

nos envolver ao invés de nos desenvolver. “Desenvolvimento é sinônimo de desconectar, [...] 

quebrar a originalidade" (Santos, 2023. p. 30). 

 

CONSIDERAÇÕES POSSÍVEIS, NÃO CONCLUSIVAS OU FINAIS 
 

Ao final deste artigo, o termo “considerações finais” torna-se relativo, na medida 

que os entrelaçamentos que aqui analisamos são contínuos e partem de um referencial 

teórico e analítico específico, além da nossa análise como autor e autora que vivenciam o 

movimento punk, passível de críticas e novas interpretações. Contudo, nos é pertinente 

afirmar mais uma vez a intrínseca relação entre o movimento punk brasileiro e o 

pensamento contra/decolonial, na medida em que ambos buscam desafiar narrativas 

hegemônicas e resistir à colonialidade e ao capitalismo, mesmo que, muitas vezes, não 



D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

utilizem tais denominações. A música e o modo de vida punk, no Brasil, originários da 

periferia, criticam a universalização da humanidade e a opressão, alinhando-se com as 

cosmovisões de povos que secularmente são contracoloniais. 

O punk brasileiro, desde seu surgimento, não se limitou à assimilação estética 

internacional, mas consolidou-se como uma força de contestação enraizada na realidade 

local. A análise das letras aqui expostas — das bandas Ratos de Porão, Dead Fish, Bulimia, 

Gritando HC — evidenciam que o movimento, foi muito além de uma imitação ao que é de 

fora, já que conseguiu retratar um cenário de inconformidade e denúncia às condições 

impostas aos povos marginalizados do Brasil, agindo como uma vanguarda que prenunciava 

questões e estilos antes mesmo do status quo. 

Além disso, outro ponto estruturante do artigo é a compreensão da periferia como 

espaço de resistência ativa, pois, pela perspectiva punk, ela transcende a dimensão espacial 

para se tornar um conceito-território simbólico. Ao se afirmar nessa periferia, o punk 

brasileiro não apenas resiste, mas constrói uma identidade cultural alternativa para uma 

juventude deslocada, e se torna um grito de revolta contra toda forma de opressão e 

autoritarismo. A afirmação da cidade como espaço excludente, presente nas análises, 

concilia-se também aos pensadores originários aqui mencionados, somadas à vida em 

coletividade, que são manifestações de uma luta contracolonial e decolonial que se dá 

cotidianamente e em diferentes frentes. 

Também afirmamos que as músicas punks são um importante instrumento 

argumentativo e de crítica literária, construindo, assim, uma epistemologia única. Neste 

artigo, a metodologia de análise literária de letras de bandas punks se revela uma 

ferramenta crucial para compreender o movimento e suas denúncias. A linguagem crua, 

objetiva e urgente das músicas, que permite expor a violência do estado, a miséria social, a 

opressão policial, a violência ambiental e a hipocrisia dos discursos dominantes, também são 

elementos essenciais para compreensão dessas estruturas epistemológicas próprias do 

movimento, forma legítima de expressão artística e de leitura da sociedade. 

Com este texto, buscamos colaborar com o entendimento de que são infinitas as 

frentes na luta antissistema, demonstrando que não são pautas de movimentos específicos, 

ou seja, pautas de indígenas, de quilombolas, das mulheres, da negritude, etc. Ao 

vislumbrarmos tais frentes de múltiplas resistências, destoantes, mas também interligadas, 

podemos perceber a fragilidade do sistema capitalista e da colonialidade, o rompimento 

anunciado de suas estruturas, por mais que, com intensidade e violência, busca mostrar-se 

inquestionável e aparentar passividade. Respondendo à questão abordada no título do 

artigo e iniciada pela banda Cólera em 1986, nenhum grito será em vão. Muitos são os gritos 

que ecoam juntos na luta por um mundo melhor! 



O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

159 

Por fim, mencionamos Ailton Krenak que afirma que o futuro é ancestral (2022), na 

medida em que a derrubada do capitalismo e da colonialidade se dará ao olharmos 

atentamente o que já é vivenciado, seja por décadas ou séculos, por comunidades autênticas 

e que hoje são denominadas transgressoras e à margem — dos povos originários aos punks 

periféricos. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BITTENCOURT, João B. M. As cidades dos punks. Revista Iluminuras, Porto Alegre, v. 23, n. 63, p. 70-96, 
2022. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/index.php/iluminuras/article/view/125905/87477. Acesso 
em: 13 abr. 2025. 
 
BOTINADA: a origem do Punk no Brasil; Direção: Gastão Moreira. São Paulo: ST2 vídeo, 2006 (110 
min), son, color. 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1978. 
 
DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade 
do saber - eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. 
p. 24-32. 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Juiz de Fora: Ed. UFJF, 2005. 
 
FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São Paulo: Elefante, 2017. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. 16 ed. Petrópolis: Vozes, 1987. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. Descolonizar as esquerdas ocidentalizadas: para além das esquerdas 
eurocêntricas rumo a uma esquerda transmoderna descolonial. UFScar, v. 2, n. 2, p. 337-362, 2012. 
Disponível em: <https://www.contemporanea.ufscar.br/index.php/contemporanea/article/view/86/51>. 
Acesso em: 13 nov. 2025. 
 
KRENAK, Ailton. As Guerras da Conquista. In: GUERRAS do Brasil. Doc. Netflix, 26 min. São Paulo, 
2018. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Editora: Companhia das Letras, 2019. 
 
KRENAK, Ailton; SILVESTRE, Helena; SOUSA SANTOS, Boaventura de. O sistema e o Antissistema: três 
ensaios, três mundos no mesmo mundo. Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
LANDER, Edgardo. Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: LANDER, Edgardo. A 
colonialidade do saber - eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latinoamericanas. Buenos 
Aires: Clacso, 2005. p. 8-23. 
 

https://seer.ufrgs.br/index.php/iluminuras/article/view/125905/87477
https://www.contemporanea.ufscar.br/index.php/contemporanea/article/view/86/51


D’Avila e Niederauer 

Revista Mundaú, 2025, n. 18, p. 139–161 

LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento 
feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 51-81. 
 
MIGNOLO, Walter D. Desobediência Epistêmica, Pensamento Independente e Liberdade Decolonial. 
Revista X, v. 16, n. 1, p. 24-53, 2021. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/revistax/article/view/78142. 
Acesso em: 18 nov. 2025 
 
MUNDURUKU, Daniel. Mundurukando 2: sobre vivências, piolhos e afetos. Lorena: UK’A Editorial, 
2017. 
 
NUNES, Benedito. O Dorso do Tigre. São Paulo: Ática, 1998. 
 
NÚÑEZ, Geni. Monoculturas do pensamento e a importância do reflorestamento do imaginário. 
Climacom Cultura Científica - Pesquisa, Jornalismo e Arte, v. 8, n. 21, p. 01-08, 2021. 
 
OLIVEIRA, Elisabeth de Souza; LUCINI, Marizete. O Pensamento Decolonial: Conceitos para Pensar 
uma Prática de Pesquisa de Resistência. Boletim Historiar, v. 08, n. 01, p. 97-115, 2021. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os discursos 

ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Eduardo 
(Org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latinoamericanas. 
Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 107-130. 
 
RATOS DE PORÃO. Brasil. Berlim: Roadrunner Records, 1989. Disponível em: 
https://www.discogs.com/pt_BR/release/1011853-Ratos-De-Por%C3%A3o-
Brasil/image/SW1hZ2U6NjEwMzc1Nw==?srsltid=AfmBOoqpLIgVLM83fwbUiJht0WXq5WaM_g9hPhG3kx
2WsovFhKzf6Ik1. Acesso em: 19 nov. 2025 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
 
SOUZA, Lucas Padilha. Eu amo tudo que não presta: punk e poética em 30 anos de delinquentes. 2016. 
Dissertação (Mestrado em Letras) – Instituto de Ciências da Arte, Universidade Federal do Pará, 
Belém, 2016. 
 
#121 - Intelectual Punx: Gabriela Gelain, João Bittencourt e Lucas Campacci. [Locução de]: Pedro 
Carvalho. Entrevistados: Gabriela Gelain, João Bittencourt e Lucas Campacci [S.I]: Do it Yourcast, 28 de 
jan. 2022. Podcast. Disponível em: 
https://open.spotify.com/episode/6lfHQIfgP5m5irltSXby6p?si=OsmlorlHSCGwPeXGUgXoyw. Acesso em: 
19 nov. 2025. 
 

MÚSICAS 
 

Anti-Corpos. Mutilada. Berlim: Emancypunx Records, 2014. 26(s.). 
 
Bulimia. Nosso corpo não nos pertence. Brasília: Protons, 2001. 1(min.) 28(s.). 
 
Cólera. Pela Paz. São Paulo: Ataque Frontal, 1986. 4(min.) 3(s.). 
 

https://revistas.ufpr.br/revistax/article/view/78142
http://lattes.cnpq.br/4910196334397346
https://en.wikipedia.org/wiki/Roadrunner_Records
https://www.discogs.com/pt_BR/release/1011853-Ratos-De-Por%C3%A3o-Brasil/image/SW1hZ2U6NjEwMzc1Nw==?srsltid=AfmBOoqpLIgVLM83fwbUiJht0WXq5WaM_g9hPhG3kx2WsovFhKzf6Ik1
https://www.discogs.com/pt_BR/release/1011853-Ratos-De-Por%C3%A3o-Brasil/image/SW1hZ2U6NjEwMzc1Nw==?srsltid=AfmBOoqpLIgVLM83fwbUiJht0WXq5WaM_g9hPhG3kx2WsovFhKzf6Ik1
https://www.discogs.com/pt_BR/release/1011853-Ratos-De-Por%C3%A3o-Brasil/image/SW1hZ2U6NjEwMzc1Nw==?srsltid=AfmBOoqpLIgVLM83fwbUiJht0WXq5WaM_g9hPhG3kx2WsovFhKzf6Ik1
https://open.spotify.com/episode/6lfHQIfgP5m5irltSXby6p?si=OsmlorlHSCGwPeXGUgXoyw


O conceito de decolonialidade sob a perspectiva do punk brasileiro 

161 

Dead Fish. Paz Verde. Vitória: Terceiro Mundo Produções Fonográficas, 1998. 2(min.) 34(s.). 
 
Gritando HC. Punx não morreram. São Paulo: Crasso Records, 1997. 1(min.) 48(s.). 
 
Ratos de Porão. Amazônia Nunca Mais. Berlim: Roadrunner Records, 1989. 1(min.) 56 (s.). 
 
Ratos de Porão. Brasil [álbum]. Berlim: Roadrunner Records, 1989. 31(min.) 01(s.). 
 
Ratos de Porão. Crucificados pelo sistema. São Paulo: Punk Rock Discos, 1984. 1(min.) 22(s.). 
 
Ratos de Porão. Periferia. São Paulo: Nada Nada Discos, 2021.1(min.) 2(s.). 
 

 

 

Recebido em 15 de junho de 2025. 
Aprovado em 20 de novembro de 2025 

. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Roadrunner_Records
https://en.wikipedia.org/wiki/Roadrunner_Records

