
 

Leitura  
Nº 86 Ano 2025 

 
 

Artigo | Article  
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

437 

 

Controle de gênero, violência doméstica e 

feminicídio em Contos de amor rasgados, de 
Marina Colasanti 

 
Gender control, domestic violence, and femicide in 
Contos de amor rasgados (Torn Love Stories), by 

Marina Colasanti 
 

Geovana Quinalha de Oliveira 

Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil 
 

Nathan dos Santos Francisco 

Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil 

 

Resumo 
A presente pesquisa teve como objetivo analisar o livro 
Contos de amor rasgados (1980), de Marina Colasanti, a 

partir de um corpus crítico-teórico feminista com o aporte 
de autoras, como Rita Terezinha Schmidt (2012), Rita 
Segato (2022), Branca Moreira Alves e Jacqueline Pitanguy 

(2022), entre outras. O livro de Colasanti traz narrativas 
cujos temas perpassam o feminicídio e a violência 
doméstica contra as mulheres e outras formas de 

opressões e violências. A partir da proposta crítica de que 
a literatura é um produto cultural, político, ético e estético, 
debatemos a relação entre literatura e vida com o intuito 

de problematizar a estrutura patriarcal, seus modos de 
operação no corpo social e seus efeitos de sentido no texto 
literário. Acreditamos, portanto, que ler criticamente 

Contos de amor rasgados, como se propõe, é bastante 
significativo porque é uma forma de evidenciar, entre 

outras questões, as regulações e as performances de 
gênero advindas do sistema do patriarcado como práticas 
sociais que estruturam, potencializam e perpetuam as 

violências domésticas perpetradas contra as mulheres e os 
crimes de feminicídio. 

 

Palavras-chave: literatura brasileira; Contos de amor 
rasgados; regulações de gênero; violência doméstica e 

feminicídio. 

 

 

Geovana Quinalha de Oliveira 
professora da Universidade 
Federal de Mato Grosso do Sul 
(UFMS), do Programa de Pós-
Graduação em Estudos de 
Linguagens na mesma instituição 
e do Programa de Pós-Graduação 
em Letras da Universidade 
Federal da Grande Dourados 
(UFGD). É doutora em Literatura 
pela Universidade Federal de 
Santa Catarina (UFSC) e mestre 
em Letras pela Universidade 
Federal de Mato Grosso do Sul 
(UFMS). Membro do Grupo de 
Pesquisa Crítica Feminista e 
Autoria Feminina: Memória, 
Cultura e Identidade.  
Orcid: https://orcid.org/0000-
0003-3538-9362 
E-mail: 
geovana.quinalha@ufms.br 
 
Nathan dos Santos Francisco 
é Graduando do curso de Letras 
pela Universidade Federal de 
Mato Grosso do Sul (UFMS). 
Membro do grupo de pesquisa 
Crítica Feminista e Autoria 
Feminina: Cultura, Memória e 
Identidade.  
Orcid: https://orcid.org/0009-
0001-9015-1587.  
E-mail: 
nathan.francisco@ufms.br 
 
 
Submetido em: 23/06/2025  
Aceito em: 22/08/2025 
Publicado: 10/12/2025 
 
e-Location: 19818 
 
DOI: 10.28998/2317-
9945.202586.437-456 
 

 
 
ISSN: 2317-9945 (On-line) ISSN: 
0103-6858 (Impressa) 
 

https://orcid.org/0000-0003-3538-9362E-mail
https://orcid.org/0000-0003-3538-9362E-mail
https://orcid.org/0000-0003-3538-9362E-mail
https://orcid.org/0009-0001-9015-1587
https://orcid.org/0009-0001-9015-1587


Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

438 

Abstract 
The present work research aimed to analyze Marina Colasanti's book Contos de amor 
rasgados (1980) from a critical-theoretical feminist perspective, drawing on the work 
of authors such as Rita Terezinha Schmidt (2012), Rita Segato (2022), Branca Moreira 
Alves, and Jacqueline Pitanguy (2022), among others. Colasanti's book contains 
narratives whose themes range from femicide and domestic violence against women 
to other forms of oppression and violence. Based on the critical proposition that 
literature is a cultural, political, ethical, and aesthetic product, we discuss the 
relationship between literature and life with the aim of problematizing the patriarchal 
structure, its modes of operation in the social body, and its effects of meaning in the 
literary text. We therefore believe that reading Contos de amor rasgados critically, as 
this analysis aims to do, is quite significant because it is a way of highlighting, among 
other issues, the gender regulations and performances arising from the patriarchal 
system as social practices that structure, empower, and perpetuate domestic violence 
against women and crimes of femicide.  
 

Keywords: brazilian literature; contos de amor rasgados; gender regulations; 
domestic violence and femicide. 
 

PONTO DE PARTIDA 

 

A literatura, como extensão das complexidades da sociedade, engendra e 

problematiza, entre outras questões, aspectos constituintes das relações de poder e 

de hierarquia do sexismo que permeiam as interações sociais, culturais e políticas. 

Nessa perspectiva, a obra de Marina Colasanti, Contos de amor rasgados (1980), reúne 

minicontos1 que são representativos de estruturas dicotômicas e desiguais de gênero 

formadas por diversas opressões e violências experienciadas pelo corpo feminino2 em 

nossa sociedade. 

Com uma linguagem potente, a autora se lança à prosa poética que traz consigo 

narrativas cujos temas perpassam o feminicídio e a violência doméstica perpetrados 

contra as mulheres, dentre outras temáticas que envolvem relacionamentos entre 

casais, como ciúme, paixão, casamento e o espaço da casa. Seus minicontos expõem 

à superfície do pensamento crítico as relações hegemônicas de gênero constituídas 

 
1 O miniconto não se reduz apenas a contar uma história de maneira mais enxuta, e sim busca despertar a atenção 

do/a leitor/a com outros objetivos: compor uma crítica social, despertar para uma reflexão a respeito de um 
determinado assunto ou até mesmo para aguçar a capacidade intelectual do leitor. Outro ponto importante a ser 
discutido é a escolha do léxico para compor o miniconto, onde “[...] é comum ocorrer o uso de polissemia 
(diferentes sentidos para o uso da mesma palavra) e a omissão de conjunções.” (Santos, 2016, p. 7). 

2  O corpo feminino é aqui entendido em sua pluralidade, distante, portanto, da ideia sexista que separa homens e 
mulheres a partir do essencialismo biológico. 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

439 

pelo patriarcado, cuja organização sistêmica definiu, e ainda define, lugares e papéis 

sociais para as mulheres e, por extensão, promovem as mais diversas violências de 

gênero. Diferentemente da concepção tradicional sobre o conceito de patriarcado e 

seu sentido literal de “governo do pai ou de direito paterno”, nossa leitura vai ao 

encontro de algumas proposições da crítica feminista que apreendem o patriarcado 

enquanto um sistema estrutural de opressão e violência em relação às mulheres cujas 

bases de dominação e poder masculinas modificaram-se e atualizaram-se no decorrer 

da história da humanidade ocidental e ainda são vigentes. O “patriarcado 

contemporâneo”, como propõe Lia Zanotta Machado (2000), e o “patriarcado 

moderno”, de Carole Pateman (1993), são possibilidades de se pensar o termo e suas 

peculiaridades na atualidade. O termo patriarcado é aqui utilizado, portanto, como um 

estruturador da sociedade. 

As personagens femininas dos minicontos de Colasanti dialogam com a 

pluralidade das feminilidades e a forma como a estrutura sistêmica do patriarcado 

oprime as mulheres independentemente das subjetividades que carregam. Ao lançar 

luz sobre o modus operandi da política masculinicista na manutenção de sua 

dominação, as subjetividades, histórias e as vozes de incontáveis mulheres são 

reunidas por uma prosa poética cujas tessituras manifestam posições críticas frente às 

configurações desse cenário. Assim, a autora, via ficção, problematiza e (re)apresenta 

as opressões e as violências sofridas pelas mulheres e pelo feminino. Em outras 

palavras, seu texto coloca em pauta não só uma realidade marcada pela violência 

simbólica e física em que mulheres, não raras vezes, são vítimas de violência 

doméstica, abusos psicológicos e sexuais e traumas provenientes da rejeição, 

subalternização e violação de seus corpos, como também evidencia o artefato literário 

enquanto um lugar de resistência e resiliência. Nota-se, portanto, um trabalho de 

ressignificação de temas em relação às personagens femininas na literatura brasileira 

e de suas implicações na realidade empírica, sobretudo quando se trata de questões 

voltadas para os direitos humanos e as políticas dos corpos das mulheres. 

Com o miniconto Enfim, um indivíduo de ideias abertas, a autora inicia o prólogo 

de Contos de amor rasgados (1980) de modo a incitar leitoras/es a pensarem na 

literatura como lugar autônomo, livre de paradigmas, ou seja, enquanto um cosmo 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

440 

marcado pela abertura à reflexão crítica em torno do próprio objeto literário e sua 

recepção: “[...] percebeu que a cabeça lentamente se abria” (Colasanti, 1980, p. 9). A 

partir desse trecho inicial do livro, é possível compreender o apelo à autorreflexão 

como o primeiro momento para a quebra de diversos conceitos cristalizados ao longo 

dos tempos, a exemplo dos papéis sociais forjados para homens e mulheres. A respeito 

dessa relação entre sentidos corporais e reflexões, Henrietta Moore (2015, p. 295) 

afirma que “[...] o mundo que vemos, ao qual nossa experiência adere para, apenas 

futuramente, tornar-se reflexão, ele já tem sua referência prioritária em nosso 

aparelho corporal posto em cena”. A afirmação de Moore nos auxilia a compreender 

mais profundamente as palavras de Colasanti no início de seu prólogo: “A coceira no 

ouvido atormentava. Pegou o molho de chaves, enfiou na cavidade fininha, [...] virou 

a pontinha da chave em beatitude, à procura daquele ponto exato em que cessaria a 

coceira” (Colasanti, 1980, p. 9). 

Em alusão aos debates acerca das violências de gênero, pensamos em uma 

experiência símile na qual partimos daquilo que nos é mais próximo, nosso corpo, para 

então nos debruçarmos sobre questões exteriores que influenciam, direta e, ou, 

indiretamente, o modo como experienciamos tais violências. Nessa curta narrativa, 

Colasanti propõe um caminho de reflexão que parte do individual para o coletivo3 ou, 

melhor dito, a partir de um pequeno incômodo isolado, uma “coceira no ouvido” – que 

pode ser traduzido em questionamento e inquietação, por exemplo –, é possível 

transformar a maneira como pensamos e nos portamos criticamente frente aos 

desafios da coletividade. Desse modo, propomos, neste texto, conhecer um pouco 

mais a respeito dessa mulher que tem promovido, através de sua produção literária, o 

debate crítico acerca das diversas vivências femininas e modos de ser/existir das 

mulheres em cenários de dominação masculina. 

A autora, nascida na Eritreia, antiga colônia italiana na África, em 1937, passou 

por países, como Líbia e Itália, até se estabelecer no Brasil em 1948, onde faleceu 

recentemente, em 28 de janeiro de 2025. Artista plástica de formação, desenvolveu 

sua carreira na área do jornalismo, televisão e literatura e ainda traduziu autoras/es 

universalmente reconhecidos, como Yoko Ono, Yolanda Reyes, Tomasi di Lampedusa, 

 
3 Acerca da discussão entre o pessoal e o político ver HANISCH, Carol. O pessoal é político. 2025. 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

441 

Miguel de Cervantes, entre outras/os. Além disso, por possuir extrema afinidade com 

as artes visuais, estudou pintura, entre os anos de 1952 e 1956, e trabalhou como 

ilustradora de seus próprios livros infantis. 

O projeto intelectual/estético emoldurado em Contos de amor rasgados instiga 

reflexões que tensionam as violências contra as mulheres com vistas a discutir as 

estruturas político-sociais e culturais formadas e propagadas a partir das hierarquias e 

dos controles de gênero impostos pelo patriarcado. Para discutirmos todas essas 

questões, optamos por dividir esse texto em dois tópicos: o primeiro terá como fio 

condutor os debates e os estudos feministas em torno da operacionalização das 

narrativas imaginárias constituídas ao longo da história ocidental com vistas à 

perpetuação da estrutura patriarcal; o segundo tópico tratará de análises críticas, pela 

perspectiva feminista, de três minicontos que integram o livro Contos de amor 

rasgados, a saber: Para que ninguém a quisesse, Tudo na manga e Uma questão de 

educação. 

 

UMA PERSPECTIVA FEMINISTA SOBRE AS REGULAÇÕES DE GÊNERO E 
VIOLÊNCIAS CONTRA AS MULHERES 

 

Diversos debates feministas que se aglutinam em torno das diferentes violências 

contra as mulheres buscam historicizar e desvelar o modus operandi de discursos e 

práticas de controles sociais de gênero porque entendem que nelas se aloca uma 

linguagem da violência em relação aos corpos femininos. Os controles de gênero aos 

quais nos referimos – disseminados aos longos dos séculos na sociedade ocidental – 

constituem a política e a cultura do patriarcado e que devem ser entendidas como um 

conjunto de padrões de comportamentos e pensamentos baseados no sexo, ou seja, 

em uma concepção essencialista e dual do corpo cujos efeitos de linguagem criaram, 

e ainda criam, normas sociais, políticas e culturas que limitam as ações e os desejos 

das mulheres a uma visão invariável da “natureza”4. 

Todo esse arranjo narrativo de significações incide na ideia milenar – 

desenvolvida e atualizada no decorrer da história humana – de que as mulheres estão 

 
4 Categoria conceitual de natureza desenvolvida pela cultura humanista na filosofia e em outras 

disciplinas e será mais bem desenvolvida ao longo do texto (Cf. Schmidt, 2012). 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

442 

sujeitas a cumprirem comportamentos e expectativas inevitavelmente atreladas à 

imanência “natural” do seu corpo. Como atestam pesquisas realizadas por Saffioti 

(2015), Colling (2014), Badinter (1985), Federici (2017), um corpo historicamente 

destinado à reprodução, ao cuidado e à submissão, como é o caso dos corpos das 

mulheres, foi reiteradamente imaginado como incompatível, por exemplo, para ocupar 

postos de poder e de intelectualidade porque tais encargos, supostamente, requerem 

“pulso firme” ou aquilo que se convencionou chamar de “virilidade”, elogios e atributos 

cujas características foram alocadas como inerentes e exclusivas dos homens cis e 

suas masculinidades. 

O discurso de uma pretensa “natureza feminina” foi, e ainda é, arquitetado com 

o propósito de alocar as mulheres em lugares de subalternidades nos estratos sociais, 

ou seja, lugares de sujeição, abandono, abuso e submissão, apesar dos mais diversos 

enfrentamentos de muitas mulheres e outras pessoas no decorrer da história humana. 

Toda essa conjectura discursiva, cultural e política de traçar diferenças e hierarquias 

entre homens e mulheres é originária da ideia fixa de que o sexo é determinante para 

atribuir ao feminino o tropo da “mulher natural”, configurando, assim, uma relação 

direta entre mulher e natureza/domesticação/espaço privado, como bem pontua Rita 

Terezinha Schmidt (2012). 

Por outro lado, ainda na esteira do pensamento das categorias conceituais de 

natureza e da cultura discutidas por Schmidt (2012), constata-se a relação homem e 

cultura como representativa do processo social perpetuado em torno das 

masculinidades. Em outras palavras, a mulher estaria para a natureza assim como o 

homem para a cultura e a razão. A nosso ver, esse modelo homogêneo de barreiras e 

diferenças binárias forjadas ao longo da história por discursos filosóficos, religiosos, 

culturais, científicos e políticos persiste na atualidade, direcionando os papéis sociais 

de homens e mulheres de diversas maneiras e com refinados engendramentos 

operacionais, a depender de cada contexto, de cada nicho social e das novas 

ferramentas que vão surgindo, sobretudo aquelas ligadas às tecnologias. 

A esse respeito, é importante pensar que as diferenças dicotômicas, falsamente 

construídas entre homens e mulheres, precisam considerar e nomear muitos outros 

eixos opressivos e de vulnerabilidade, como raça, etnia, classe, lugar, sexualidade, 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

443 

etarismo e deficiência, porque as experiências dos corpos femininos são diversas e 

diferentes, a depender da interligação de tais categorias. Uma mulher branca, letrada 

e de classe média dispõe de recursos muitas vezes inacessíveis para aquelas que vivem 

no campo ou em contextos ribeirinhos e quilombolas, em que a educação e o acesso 

financeiro, por exemplo, são parcos e precários. Os corpos racializados, empobrecidos 

e trans, por exemplo, lutam diariamente pela sobrevivência, pelo direito basilar de 

existir e de poder circular democraticamente no mundo. As mulheres indígenas 

carecem do fortalecimento e da defesa, por parte do Estado, de suas comunidades e 

de instituições que considerem suas idiossincrasias e demandas. Essas questões, 

discutidas por autoras, como Lélia Gonzalez (1984), Truduá Dorrico (2014), Amora 

Moira (2017), para ficarmos em alguns exemplos, evidenciam que tais corpos ocupam, 

historicamente, lugares de subalternização impostos por estruturas sociais que 

excluem e deslegitimam aqueles que não se enquadram no perfil “homem-branco-

hetero-cis-classe-média”. 

O fato é que, diante das experiências heterogêneas, das diferentes demandas 

de necessidades básicas entre as mulheres, é preciso reconhecer alguns avanços na 

legitimação de leis do Brasil5 e na força de grupos feministas que têm, corajosamente, 

desenvolvido trabalhos de coalização6 nos ativismos, nos espaços acadêmicos, na 

política e no judiciário na defesa das mulheres e contra a misoginia, o racismo, a 

homofobia e todo tipo de preconceito. Tais conquistas e avanços, porém, não foram 

suficientes para erradicar a desigualdade, a discriminação, a opressão e as violências 

de gênero, por exemplo. Ainda experienciamos a ausência de ações mais efetivas do 

Estado-nação na proteção das mulheres e outros corpos dissidentes em suas variadas 

 
5 Lei Maria da Penha (11.340/2006): cria mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar contra 

a mulher e estabelece medidas de assistência e proteção. Lei Carolina Dieckmann (12.737/2012): 
tornou crime a invasão de aparelhos eletrônicos para obtenção de dados particulares. Lei do Minuto 
Seguinte (12.845/2013): oferece garantias a vítimas de violência sexual, como atendimento imediato 
pelo SUS, amparo médico, psicológico e social, exames preventivos e informações sobre seus direitos. 
A prescrição passou a valer após a vítima completar 18 anos e o prazo para denúncia aumentou para 
20 anos. Lei do Feminicídio (13.104/2015): prevê o feminicídio como circunstância qualificadora do 
crime de homicídio, ou seja, quando o crime for praticado contra a mulher por razões da condição de 
sexo feminino. (Esse material faz parte da campanha “Você não está sozinha”, uma parceria do Sesc 
e UNFPA Brasil no combate à violência de gênero em todo o país). Disponível em: Conheça as leis e 
os serviços que protegem as mulheres vítimas de violência de gênero. As Nações Unidas no Brasil. 

Acesso em: 20 maio 2024. 
6 Referimo-nos ao feminismo de coalizão proposto por María Lugones (2014). 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

444 

vulnerabilidades. Observamos uma atuação tímida da cultura política e educacional no 

sentido de fazer propagar o quanto as desigualdades e as violências são prejudiciais 

para o todo corpo social e todas as pessoas do país. 

Além das questões apontadas, testemunhamos a forte exploração neoliberalista 

dos corpos das mulheres na difusão de ideias ligadas ao empreendedorismo individual, 

à meritocracia, ao sucesso pessoal e à autorrealização que inviabiliza as lutas coletivas 

pelos direitos humanos e o acesso pleno de todas e todos à democracia, como bem 

pontua Nancy Fraser (2013). No âmbito profissional hodierno, outra persistente 

opressão naturalizada é a constante necessidade de reafirmação que muitas mulheres 

ainda precisam exercer para alcançar e manter certas posições profissionais. A todo 

momento, seu potencial intelectual é colocado à prova e suas habilidades são 

desconsideradas, baseadas na concepção de “natureza” que estamos discutindo. Se 

para as mulheres brancas essa já é uma árdua tarefa, o que dizer das mulheres negras 

e indígenas que ocupam em menor escala os trabalhos intelectuais e, ou, cargos de 

destaque? E as mulheres com deficiência, cujos obstáculos vão desde os espaços que 

não acolhem suas necessidades de locomoção/afeto/compreensão até a luta insana 

por uma vaga no mercado de trabalho? E as mulheres trans, que, não raras vezes, são 

invisibilizadas, constrangidas e alvo de chacotas nas entrevistas de emprego? Que 

mulheres são essas? São mulheres oprimidas pelas estruturas patriarcais, racistas, 

homofóbicas e capacitistas em cenários de perversão e cujas demandas devemos ouvir 

para elaborarmos reflexões mais amplas e críticas quando falamos sobre políticas para 

as mulheres. 

No bojo de todas essas relações violentas e forjadamente hierárquicas, às quais 

o mito da superioridade masculina e de uma natureza pretensamente destinada a 

exercer ações de poder se mostram latentes, assistimos no Brasil a atuação do 

conservadorismo e da extrema-direita reforçando, em vários setores sociais, as 

dicotomias sexistas nos espaços públicos e privados, a exemplo do estarrecedor 

discurso7 da deputada estadual do Maranhão Mical Silva Damasceno (PSD), que, 

 
7 Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-

do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-

video.ghtml. Acesso em: 30 ago. 2024. 

https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml


Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

445 

durante sessão plenária, realizada no dia 17/4/2024, sugeriu que, em comemoração 

ao Dia da Família, o encontro na Assembleia Legislativa acontecesse apenas com 

homens  (Zajdenweber, 2021). Isso porque, segundo a parlamentar, “[...] são eles 

quem mandam no ambiente familiar”. Ideologias de masculinidades tóxicas, como as 

proferidas pela deputada, são socializadas livremente em todos os setores da 

sociedade, como se vê nas redes sociais, onde diversos perfis compactuam com 

movimentos como red pill, Incel e MGTOW (men going their own way), que 

disseminam ideais sexistas, machistas e misóginas, além de defenderem o rompimento 

com as mulheres feministas, pois, segundo seus adeptos, o feminismo tem tornado as 

mulheres perigosas. Em outros âmbitos, como na educação, testemunhamos, 

atualmente, censuras a obras literárias, a peças teatrais e à recusa de debates que 

envolvam os feminismos e os estudos de gênero na construção de um mundo mais 

inclusivo e democrático. 

As questões até aqui discutidas oferecem elementos para continuarmos a 

pensar no modo como a dicotomia das categorias conceituais de natureza x cultura, 

como proposto por Schmidt (2012), foi constituída, propagada e atualizada no sentido 

de conceber narrativas que pudessem “justificar” o lugar “natural” da sujeição do 

feminino em todas as esferas sociais, ou seja, o lugar de um corpo de dominação do 

outro, sujeito a opressões, culpas, idealizações e violências. Para Schmidt (2012), a 

relação entre razão e sentido, de certa maneira, reflete as relações de gênero que 

perpassam a rejeição do corpo da mulher. 

Sob a ótica do empirismo prático, Francis Bacon, em Novum Organum (2017), 

assume a natureza como algo diretamente ligado ao feminino e que, portanto, 

necessita de controle, definição e dominação. Seu discurso consagra, ainda, a 

racionalidade sempre associada ao masculino e busca fundamentar a tomada e 

controle tanto da sociedade quanto do corpo da mulher. Nesse ponto da discussão, é 

necessário ressaltar que o feminino pode, em determinados momentos, se caracterizar 

como “[...] um conceito descolado da mulher enquanto realidade empírica” (Schmidt, 

2012, p. 5). Pode-se notar que as violências de gênero não somente estão atreladas 

ao essencialismo do corpo da mulher, mas também à performatividade da feminilidade 

que lhes é imposta. Segundo Wittig (2023, p. 82), é preciso “[...] desassociar 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

446 

completamente ‘mulheres’ (a classe dentro da qual lutamos) de ‘mulher’, o mito. Pois 

‘mulher’ não existe para nós, é apenas uma formação imaginária, enquanto ‘mulheres’ 

são o produto de uma relação social.” Assim, podemos identificar a feminilidade, ou 

sua falta, como um “estopim” para as violências que giram em torno da comunidade 

de lésbicas, gays, bissexuais, transgêneros, transexuais, travestis, queer, intersexo, 

assexuais, pansexuais e pessoas não binárias (LGBTQIAPN+), tendo em vista a 

diversidade das maneiras de ser de cada indivíduo que nela se vê pertencente. 

Ainda nessa direção de pensar a construção das narrativas de dominação 

masculina, a antropóloga Rita Segato (2022, p. 37-38), ao analisar diversos e 

diferentes mitos fundacionais dentro de uma grande quantidade de variados povos, 

afirma que o patriarcado se constitui como a forma mais arcaica da desigualdade entre 

as pessoas, isto é, como uma primeira pedagogia que fundamenta uma estrutura de 

hierarquização baseado no sexo. Os mitos fundacionais descritos por Segato atribuem 

às mulheres os papéis de pecadoras, desobedientes e indisciplinadas, como se vê no 

mito judaico-cristão. Para a autora, essa narrativa fundacional se apresenta como um 

corpo estrutural cujos ciclos se repetem em diversos povos nos cinco continentes por 

intermédio de enunciados da religião, da própria ciência e da família. Por essa razão, 

o sistema de dominação masculina é profundamente histórico, cuja proveniência é de 

um tempo remoto, anterior à dispersão humana. O fato é que a ideia de subordinação 

da mulher é autenticada e atualizada cotidianamente por narrativas legitimadoras e de 

regulação que envolvem, por exemplo, “dispositivos de poder” (Foucault, 1988) e 

“tecnologias de gênero” (De Lauretis, 1994). 

No livro Feminismos no Brasil: memórias de quem fez acontecer (2022), Branca 

Moreira Alves e Jacqueline Pitanguy trazem diversas citações de filósofos, juristas, 

escritores e sociólogos (todos homens) que explicitam a relação histórica da 

construção da narrativa subalternizante que subjuga as mulheres, a exemplo de frases 

como: “Existe um princípio bom que criou ordem, luz, e o homem, e um princípio mau 

que criou caos, escuridão e a mulher” (Pitágoras, C.570-495 a.C. apud Alves; Pitanguy, 

2022, s/p), “A natureza criou as mulheres para serem nossas escravas [...] elas são 

nossas propriedades [...] elas nos pertencem como a árvore que frutifica pertence ao 

jardineiro [...] que ideia louca demandar igualdade para as mulheres [...] as mulheres 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

447 

não são nada mais que máquinas de produzir filhos” (Napoleão Bonaparte, 1769-1821 

apud Alves; Pitanguy, 2022, s/p), “Deus criou Adão dono de todas as criaturas vivas, 

mas Eva arruinou tudo.” (Martinho Lutero, 1483-1546 apud Alves; Pitanguy, 2022, 

s/p). Tais discursos comprovam que “Nos grandes mitos fundadores da origem da 

humanidade a mulher é sempre a que transgride, acarretando maldições e castigos" 

(Alves; Pitanguy, 2022, p. 22). 

 Defendemos que todo esse imaginário em torno dos corpos femininos, até aqui 

enunciado, constitui bases importantes das regulações e controles de gênero e, por 

extensão, das violências perpetradas contra as mulheres. Nossa hipótese é a de que 

as normas sociais simbólicas apresentadas exercem um papel estruturante e nos leva 

a (re)pensar o espectro das diversas violências, como o feminicídio e a violência 

doméstica, enquanto um aglomerado de discursos culturais, simbólicos e políticos 

elaborados historicamente com vistas à dominação e sujeição das mulheres. Crimes 

como o feminicídio são, por exemplo, “[...] expressões de uma estrutura simbólica 

profunda que organiza nossos atos e nossas fantasias e confere-lhes inteligibilidade” 

(Segato, 2005, p. 270). 

A literatura, como espaço de reflexão e denúncia, tem se revelado como um 

campo fértil para a exploração desse tema, proporcionando perspectivas críticas sobre 

as causas, efeitos e, principalmente, sobre a invisibilidade social dessa violência, cujos 

índices são alarmantes, como se vê diariamente nos noticiários e em dados 

apresentados, anualmente, pelo Atlas da Violência, produzido pelo Instituto de 

Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea), pelo Anuário Brasileiro de Segurança Pública, 

pelo Instituto Patrícia Galvão, entre outras reconhecidas instituições. No âmbito 

literário (e para além dele), Marina Colasanti traz à tona as diferentes facetas dessa 

problemática, como veremos no tópico 3 deste artigo. 

Nesse sentido, reconhecer as manobras da estrutura sistêmica do patriarcado 

aqui elencadas nos auxilia a compreender: 1) o modo de atuação das dinâmicas 

políticas nas opressões e violências perpetradas contra as mulheres; 2) o modo como 

a est(ética) do livro Contos de amor rasgados (1980) constitui narrativas cujos efeitos 

de formatação põem em evidência diversos códigos que perpetuam valores e ideais 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

448 

nocivos à manutenção do direito à vida das mulheres, como veremos mais 

detalhadamente no próximo tópico. 

 

A LITERATURA E A VIOLÊNCIA DE GÊNERO 

 

Todas as questões até aqui apresentadas em torno do controle dos papéis de 

gênero exercido pelos engendramentos patriarcais podem ser vistas e discutidas por 

intermédio de diversos discursos e produções culturais, a exemplo da literatura de 

Marina Colasanti e de muitas/os outras/os escritoras/es cujos projetos artísticos põem 

em debate as opressões, as sujeições e as violências que ainda acometem as mulheres. 

No Brasil, podemos citar nomes como: Luiza Romão, Patrícia Melo, Adriana Lisboa, 

Sheyla Smaniotto, Carla Negreiros, Nélida Piñon, Jennifer Clement, Aline Bei, Ana Elisa 

Ribeiro, Conceição Evaristo, Ryane Leão, Mel Duarte, Cidinha da Silva, Jarid Arraes, 

Eva Potiguara, Auritha Tabajara, Louise Erdrich, Eliane Potiguara, Carola Saavedra, 

entre outras. Neste tópico, buscamos analisar como as composições textuais dos 

minicontos Para que ninguém a quisesse, Tudo na manga e Uma questão de educação 

tensionam estratégias est(éticas) voltadas à violência contra a mulher. 

No miniconto Para que ninguém a quisesse, conseguimos identificar, de forma 

mais clara, como essa noção de controle sobre o corpo feminino, discutido nos tópicos 

anteriores, se faz evidente e tangencia os padrões de performances impostos às 

mulheres. Como forma de controle, o patriarcado tende a definir estereótipos que 

estabelecem condutas sobre o modo como uma “boa” mulher deve agir de acordo com 

o espaço em que está alocada. O conto, narrado em terceira pessoa, retrata, com uma 

linguagem poética e metafórica, uma relação conjugal heteronormativa na qual o 

homem sujeita sua esposa e controla sua forma de se vestir, maquiar-se e cuidar dos 

cabelos, pois, nas palavras do narrador “[...] os homens olhavam demais para sua 

mulher.” (Colasanti, 1980, p. 109). Essa mulher, cujo nome não sabemos e cuja voz 

não ouvimos – uma mulher silenciada –, é vítima das imposições do marido durante 

toda a vida de casada: 

 

Porque os homens olhavam demais para sua mulher, mandou que 
descesse a bainha dos vestidos e parasse de se pintar. Apesar disso, 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

449 

sua beleza chamava a atenção, e ele foi obrigado a exigir que 
eliminasse os decotes, jogasse fora os sapatos de saltos altos [...] E 
vendo que, ainda assim, um ou outro olhar viril se acendia à passagem 

dela, pegou uma tesoura e tosquiou-lhe os longos cabelos. Agora podia 
viver descansado. Ninguém a olhava duas vezes, homem nenhum se 
interessava por ela (Colasanti, 1980, p. 109). 

 

É de conhecimento comum que existe uma pressão avassaladora que recai 

sobre as mulheres quando o assunto é a expressão de suas subjetividades. Seus 

modos de agir, pensar, vestir-se, falar, cantar, dançar, relacionar-se afetivamente etc. 

são vigiados (Foucault, 1988) na dinâmica das relações de poder. No trecho que inicia 

Para que ninguém a quisesse, “Porque os homens olhavam demais para a sua mulher, 

mandou que descesse a bainha dos vestidos e que parasse de se pintar” (Colasanti, 

1980, p. 109), observa-se o controle sobre o corpo feminino. Além disso, a 

responsabilidade pelos olhares masculinos dirigidos à esposa é transferida para a 

própria mulher, reforçando, assim, a lógica da culpabilização da vítima. 

Nesse cenário de controle e submissão, o marido, para preservar o que 

historicamente “lhe pertence”, dada a consciência de posse assentada pela instituição 

do matrimônio e por inúmeros outros discursos patriarcais, impõe uma série de 

proibições sobre a maneira de ser de sua esposa. Ainda não satisfeito, o marido “[...] 

pegou uma tesoura e tosquiou-lhe os longos cabelos” (Colasanti, 1980, p. 109). Os 

verbos mandar, exigir, tirar e tosquiar evidenciam a autoridade do esposo, que não 

apenas impõe suas vontades, mas também as executa, revelando uma relação de 

dominação e submissão que alimenta o patriarcado. 

Ao longo do conto, torna-se mais evidente como a anulação das subjetividades 

e o sentimento de culpa incidem na vida da personagem: “Esquiva como uma gata, 

não mais atravessava praças. E evitava sair” (Colasanti, 1980, p. 109). Nesse trecho, 

observa-se um movimento quase que cirúrgico do marido para enxertar o sentimento 

de culpa e de incapacidade em sua esposa, a fim de fazê-la se sentir insuficiente para 

a vida pública, efeitos de formatação da literatura em relação ao que se vivencia em 

muitos lares. 

É por esse viés de opressão e violência que a força motriz da narrativa é tecida. 

A personagem protagonista e suas vivências expressas no miniconto são construídas 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

450 

de modo a representarem os obstáculos enfrentados por muitas mulheres nesse 

espaço de deslocamento entre o público e o privado e o modo como o patriarcado 

opera para criar um imaginário social no qual o homem se sinta em plenos direitos. 

Nesse contexto, emerge o chamado “pacto de masculinidade”, por meio do qual os 

homens sentem-se autorizados a subjugar as mulheres, reproduzindo diferentes 

formas de violência – simbólicas, físicas e emocionais. Ao denunciar o território da casa 

como um espaço de tortura, o fazer literário abre debate acerca das formas de atuação 

desse crime e da importância de rejeitarmos todas as formas de assédio moral, 

psicológico e físico nas relações matrimoniais ou em outros locais da vida. Ademais, é 

possível pensar os estudos e os ativismos feministas como proposições que 

questionam, dentre outras questões, as regulações sociais que estão por trás da 

violência contra a mulher, como é o exemplo das normas simbólicas de imposição da 

masculinidade que expomos, e a estrutura de exploração do corpo feminino como uma 

extensão do desejo masculino como se viu em Para que ninguém a quisesse. 

No miniconto Tudo na manga, temos um narrador em terceira pessoa que 

descreve um mágico cuja fantasia é o assassinato de sua esposa a partir de um truque 

de mágica: “Todas as noites, serrando sua esposa em duas, o mágico pensava no que 

aconteceria se o truque não desse certo” (Colasanti, 1980, p. 73). O fenômeno da 

fantasia é um dos mais espantosos da psique humana. Partindo de Juan-David Nasio 

(2007), podemos compreender a fantasia como um “[...] pequeno romance de bolso 

que carregamos sempre conosco e que podemos abrir em qualquer lugar sem que 

ninguém veja nada nele, no trem, no café e o mais frequentemente em situações 

íntimas” (Nasio, 2007, p. 9). Entretanto, não raras vezes, essa narrativa interior passa 

a estar presente continuamente em nosso consciente e, sem que percebamos, se 

coloca como uma barreira entre nós e nossa realidade palpável. Entendemos, então, 

que muitos vivem sem saber que uma nuvem de fumaça sempre tornou opaca a 

realidade dos seus laços afetivos. 

Diante disso, o mágico do miniconto de Colasanti, imaginando um cenário em 

que seu público assistiria à sua esposa desfalecendo dentro de uma caixa mágica, 

sente “[...] uma emoção doce como orgasmo” (Colasanti, 1980, p. 73). Em um primeiro 

momento, ao refletir melhor sobre seus “devaneios”, encontra-se impotente diante do 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

451 

desejo de matá-la, uma vez que “A caixa era falsa. A serra era falsa” (Colasanti, 1980, 

p. 73) e somente um erro poderia concretizar a sua fantasia. Podemos compreender 

melhor a frustração do mágico diante da seguinte proposição: 

 

A fantasia tem como função substituir uma satisfação real impossível 
por uma satisfação fantasiada possível. O desejo é então parcialmente 
saciado sob a forma de uma fantasia que, no cerne do inconsciente, 

reproduz a realidade (Nasio, 2007, p. 11). 

 

Decidido a saciar totalmente seu desejo, o mágico recorre à calmaria do 

ambiente doméstico para pôr em prática suas fantasias em relação à esposa: “Na 

estagnação noturna de sua casa, sem refletores, sem rufar de tambores [...] pegou 

uma espada e cravou-a no coração de sua esposa adormecida” (Colasanti, 1980,  

p. 73). No entanto, ao retirar a espada do peito da esposa, encontrou-a sorrindo e 

imaginando que aquilo era outro de seus inúmeros truques de mágica, visto que a 

lâmina havia se transformado em flores de papel. Depreendemos, portanto, que “[...] 

toda cena fantasiada é uma cena edipiana, uma vez que um protagonista busca possuir 

o outro ou ser possuído por ele” (Nasio, 2007, p. 14). No caso desse miniconto, vê-se 

a representação de uma sociedade calcada em preceitos patriarcais que fomentam a 

posse do corpo feminino pelo masculino e que fantasia sua contínua submissão. 

Outra forma de violência relevante em nossa reflexão é a narrada no miniconto 

Uma questão de educação, visto que tem raízes em uma “ameaça imaginária da honra 

masculina” e retoma a concepção de que “[...] esposas são muitas vezes espancadas 

por infidelidades imaginárias, o que torna a violência e a ameaça de violência mais 

eficaz como meio de controle social” (Moore, 2000, p. 39). 

 

Viu sua mulher conversando no portão com o amante. Não teve 
dúvidas. Quando ela entrou, decapitou-a com o machado. Depois 
recolheu a cabeça e, antes que todo o sangue escapasse pelo pescoço 

truncado, jogou-a na panela. Picou a cebola, os temperos, acrescentou 
água, e começou a cozinhar a grande sopa. Pronta, porém, não 
conseguiu comê-la. Ânsias de vômito trancaram-lhe a garganta diante 

do prato macabro. Nunca, desde pequeno, suportara a visão de 
cabelos na comida (Colasanti, 1980, p. 203). 

 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

452 

No trecho inicial do miniconto, um narrador em terceira pessoa apresenta a 

figura de um homem que, ao se deparar com a cena de sua companheira conversando 

com outro homem, prontamente a julga como infiel, sem qualquer indício concreto, 

guiado por uma lógica possessiva: “Viu sua mulher conversando no portão como o 

amante. Não teve dúvidas. Quando ela entrou, decapitou-a com o machado”. 

(Colasanti, 1980, p. 203). Algo que chama atenção nesse trecho é o lugar escolhido 

para punir o suposto ato de infidelidade: o interior do ambiente doméstico. Diante 

desse cenário de violência doméstica, é preciso destacar o paradoxo do espaço onde 

muitas violências ocorrem, isto porque, a casa, ou seja, o espaço que deveria abrigar, 

é, muitas vezes, um lugar de tortura, opressão e morte. Nesse caso, como afirma Lia 

Zanotta Machado (2014, p. 124), a casa se apresenta como um “[...] espaço de poder 

desigual e de violência”. No decorrer desse miniconto, Colasanti recorre a uma estética 

insólita, que tangencia o horror, para descrever como o homem continua a torturar 

sua mulher mesmo depois de sua decapitação. “Depois recolheu sua cabeça e, antes 

que todo o sangue escapasse pelo pescoço truncado, jogou-a na panela. Picou a 

cebola, os temperos e começou a cozinhar a grande sopa” (Colasanti, 1980, p. 203). 

No entanto, o homem não consegue tomar a sopa por um pequeno detalhe: “Nunca, 

desde pequeno, suportara a visão de cabelos na comida” (Colasanti, 1980, p. 203). 

O miniconto expõe, de maneira paródica, um sujeito masculino que executa um 

assassinato a partir da concepção da honra e de retomada de uma suposta moralidade; 

ao jogar com esses valores, expõe uma crise entre valores pessoais e coletivos. Essa 

crise é “[...] resultado do conflito entre estratégias sociais que estão intimamente 

ligadas a esses modos de representação” (Moore, 2000, p. 41), ou seja, para a 

personagem masculina do miniconto, os modos de se portar ante a mesa e no 

momento da uma refeição valem muito mais do que o próprio ato de feminicídio. Nesse 

sentido, evidencia-se na narrativa de Colasanti o desnudar de normas simbólicas e 

sociais em torno da honra masculina e da fidelidade feminina que expõem as 

contradições do sujeito masculino em crise com valores próprios da honra familiar e 

de normas sociais que prezam pelos bons costumes e pela moralidade (Machado, 

2014, p. 107). 



Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

453 

Diante das análises dos minicontos, foi possível compreender que a violência 

doméstica e o feminicídio atingem as mais diversas mulheres. Rita Laura Segato (2005) 

identifica uma linguagem comum e transversal a esse tipo de violência: “[...] atos de 

violência comportam-se como uma língua capaz de funcionar eficazmente para os 

entendidos, os avisados, os que a falam, ainda quando não participem diretamente na 

ação enunciativa” (Segato, 2005, p. 277, grifos da autora). Sob a perspectiva da 

linguagem, portanto, compreendemos que as violências contra as mulheres é uma 

forma de opressão que transcende questões etárias, de raça, de etnia, classe social, 

de sexualidade, geração e lugar. Apesar disso, é necessário ressaltar a presença de 

hierarquias que determinam a ordem e o grau das violências experienciadas pelas 

mulheres, pois “[...] onde há dualismos, há uma oposição binária calcada no privilégio 

de um termo sobre o outro, e onde há hierarquia, há controle” (Schmidt, 2012, p. 5). 

Essa hierarquização da opressão frente ao corpo da mulher configura-se como agente 

de estratégias excludentes que perduram e se modificam de acordo com as 

necessidades do poder hegemônico masculino. 

No que tange às violências domésticas, incontáveis mulheres são vítimas de 

violências de gênero. Tal como os agressores retratados nos minicontos de Colasanti, 

muitos violentadores observam atentamente as rotinas de suas vítimas e, de forma 

ardilosa, aguardam o momento mais propício para atacar. Quando não encontram essa 

oportunidade em espaços públicos, recorrem ao ambiente doméstico como cenário 

para a violência. É comum que vítimas de violência doméstica tenham um tipo de 

relação familiar com seus agressores; essa forma de crime toma como base a 

opacidade do ambiente doméstico em relação às vistas da lei. Com isso, cerca de 56% 

dos/as brasileiros/as, entrevistados/as pelo Instituto Patrícia Galvão, afirmam conhecer 

homens que cometeram violência contra uma companheira ou ex-companheira 

(Instituto Patrícia Galvão, 2014, p. 56). Isso mostra que a violação do corpo da mulher 

tem se tornado cada vez mais normalizado à medida que dados, como o apresentado 

acima, revelam e constatam a ocorrência reiterada e histórica desse crime. “Existe 

uma correspondência direta entre a fabricação da cultura e da política patriarcal, que 

sujeita e oprime as mulheres, com a perpetração da violência de gênero” (Oliveira; 

Querobim, 2024). 



Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

454 

Todas essas questões, como vimos, foram debatidas por intermédio das 

reflexões provenientes do texto literário. Dessa maneira, pensamos a literatura como 

um lugar que congrega diversas e diferentes posições críticas, políticas e est(éticas) 

em relação ao modo como a sociedade se constitui e, por essa razão, defendemos a 

necessidade, cada vez maior, de disseminarmos, nos mais variados espaços, a leitura 

literária como possibilidade de enfrentamento e resistência a todo tipo de violência, a 

exemplo das violências de gênero que estruturam nossa sociedade. Esperamos que 

essas discussões sejam expandidas, aprofundadas e acrescidas de outros estudos 

sobre as relações de poder que sustentam as violências contra as mulheres e outros 

corpos dissidentes. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALVES, Branca Moreira; PITANGUY, Jacqueline. Feminismo no Brasil: memórias de 
quem fez acontecer. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2022. 

 
MOIRA, Amara. O cis pelo trans. Revista Estudos Feministas. Florianópolis, v. 25, 
n. 1, p. 365-373, fevereiro de 2017. 

 
BACON, Francis. Novum Organum. Los Angeles: CreateSpace Independent 
Publishing Platform, 2017. 

 
BADINTER, Elisabeth. Um Amor conquistado: o mito do amor materno. Trad. 
Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985. 

 
BRASIL. IPEA. Atlas da Violência 2023. Brasília, p. 41-52, 2023. 
 

COLLING, Ana Maria. Tempos diferentes, discursos iguais: a construção do corpo 
feminino na história. Dourados: UFGD, 2014. 
 

De LAURENTIS, Teresa. A tecnologia do gênero. Tendências e impasses: o 
feminismo como crítica da cultura, 1994, p. 206-242. 

 
DORRICO, Truduá. Para viver é preciso ser oficial. Disponível em: 
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/ctr/25206296.html. Acesso em: 15 abr. 

2024. 
 
FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Trad. 

Coletivi Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017. 
 

https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/ctr/25206296.html


Controle de gênero, violência doméstica e feminicídio em Contos de amor rasgados, de Marina 

Colasanti 

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

455 

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 18° Anuário Brasileiro de 
Segurança Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2024. 
Disponível em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/253. 

Acesso em: 22 fev. 2025. 
 
FOUCAULT, Michel. A história da sexualidade - Livro I: a vontade de saber. 

Trad. de Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de 
Janeiro: Graal, 1988. 

 
Fraser, Nancy. Fortunes of feminism: from State-Managed Capitalism to neoliberal 
crisis. New York: Verso, 2013 

 
GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências 
Sociais Hoje. Anpocs, p. 223-244, 1984. 

 
HANISCH, Carol. O pessoal é político. In: FIRESTONE, Shulie; KOEDT, Anne (org.). 
Notas do segundo ano: libertação das mulheres. 1970. Disponível em: 

https://www.carolhanisch.org/CHwritings/PIP.html. Acesso em: 17 ago. 2025. 
 
INSTITUTO PATRÍCIA GALVÃO. Dados sobre violência contra as mulheres. São 

Paulo, 2016. Disponível em: https://agenciapatriciagalvao.org.br. Acesso em: 16 ago. 
2024. 
LUGONES, María. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020. p. 52-83. 
 

MACHADO, Lia Zanotta. Perspectivas em confronto: relações de gênero ou 
patriarcado contemporâneo? In: Sociedade Brasileira de Sociologia (org.). 

Simpósio Relações de Gênero ou Patriarcado Contemporâneo, 52ª Reunião Brasileira 
para o Progresso da Ciência. Brasília: SBP, 2000. 
 

MACHADO, Lia Zanotta. O medo urbano e a violência de gênero. In: MACHADO, Lia 
Zanotta; BORGES, Antonádia Monteiro; MOURA, Cristina Patriota de.(Orgs.) A 
cidade e o medo. Brasília: Verbena/Francis, 2014b, p. 103-125. 

 
MOORE, Henrietta L. Fantasias de poder e fantasias de identidade: gênero, raça e 
violência. Cadernos Pagu. Trad. Plínio Dentzien. Revisão: Adriana Piscitelli. 

Campinas, SP, n. 14, p. 13-44, 2000. Disponível em: 

https://publicacoes.forumseguranca.org.br/handle/123456789/253
https://www.carolhanisch.org/CHwritings/PIP.html
https://agenciapatriciagalvao.org.br/


Geovana Quinalha de Oliveira / Nathan dos Santos Francisco  

 
 

 

Leitura | Maceió | n. 86 | 437-456 |dez/2025 

456 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8635341. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
NASIO, Juan-David. A Fantasia: O prazer de ler Lacan. Rio de Janeiro: Zahar, 2007. 

 
OLIVEIRA, Geovana Quinalha de; QUEROBIM, Ana Beatriz. Rompendo Silêncios: 
Vista Chinesa e o Crime de Estupro Contra as Mulheres. Revista Línguas & Letras. 

Cascavel: Unioeste, vol. 25, n. 59, 2024. 
 
PATEMAN, Carole. O contrato sexual. Trad. Marta Avancini. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1993. 
 
SANTOS, Júlio César de Carvalho. O gênero miniconto por uma perspectiva 

bakhtiniana. Pesquisas em Discurso Pedagógico. Rio de Janeiro, v. 2, 2016.  
Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/28277/28277.PDF. Acesso em: 
12 jan. 2015. 

 
SAFFIOTI, Heleieth. Gênero, patriarcado, violência. 2. ed. São Paulo: Expressão 
Popular; Fundação Perseu Abramo, 2015. 

 
SCHMIDT, Rita Terezinha. Para além do dualismo natureza/cultura: Ficções do corpo 

feminino. Organon. Porto Alegre, v. 27, n. 52, 2012. 
 
SEGATO, Rita. Cenas de um Pensamento Incômodo: Gênero, cárcere e cultura 

em uma visada decolonial. Trad. Ayelén Medail et al. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2022. 
 

SEGATO, Rita. Território, soberania e crimes de segundo Estado: a escritura nos 
corpos das mulheres de Ciudad Juarez. Revista Estudos Feministas. Florianópolis, 
v. 13, n. 2, p. 265-285, maio/ago. 2005. 

 
WITTIG, Monique. O pensamento hétero e outros ensaios. Trad. Heci Regina 
Candiani. Belo Horizonte: Autêntica, 2023. 

 
ZAJDENWEBER, André. Deputada bolsonarista do Maranhão sugere sessão só com 
homens pelo Dia da Família: Mulher deve submissão. O Globo, 17 abr. 2024. 

Política. Disponível em: 
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-

maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-
submissao-video.ghtml. Acesso em: 30 ago. 2024. 
 

 
 
 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8635341
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/28277/28277.PDF
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml
https://oglobo.globo.com/politica/noticia/2024/04/17/deputada-bolsonarista-do-maranhao-sugere-sessao-so-com-homens-pelo-dia-da-familia-mulher-deve-submissao-video.ghtml

