
Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

171

Tese sobre o conceito de estória em 
Guimarães Rosa
Thesis on the concept of story in Guimarães Rosa

Oussama Naouar
Universidade Federal de Pernambuco

João Victor Pereira Araújo
Universidade Federal de Pernambuco

RESUMO

O presente artigo busca, à luz das discussões sobre o conceito de “estória” 
na obra do escritor mineiro João Guimarães Rosa, investigar o modo do qual 
tal conceito da “estória”, enquanto contraponto anedótico de história vai ser 
apropriado na obra do autor. É ambicionado também pôr em diálogo as pro-
blematizações referentes aos conceitos de estória e história, a partir da gui-
nada promovida pelo historiador Reinhart Koselleck, pensador proeminente 
no campo das humanidades no século XX, a partir de uma visão híbrida da 
narrativa histórica que, dentro da perspectiva do historiador alemão, história 
e ficção mesclam-se na práxis do historiador e do criador literário, no caso de 
Rosa. Para tanto, situamos o conceito de Pulsão de Ficção, cunhado por Suzi 
Frankl Sperber, como sendo uma ferramenta que nos permite pensar a intera-
ção entre ficção e razão.

PALAVRAS-CHAVE

Guimarães Rosa. Reinhart Koselleck. Estória. História. Pulsão de Ficção.

ABSTRACT

This article seeks, in light of the discussions about the concept of ‘story’ in the 
work of the Minas Gerais writer João Guimarães Rosa, to investigate how this 
concept of ‘story’, as an anecdotal counterpoint to history, will be appropria-
ted in the author’s work. It also aims to put into dialogue the problems related 
to the concepts of story and history, based on the turn promoted by the histo-
rian Reinhart Koselleck, a prominent thinker in the field of humanities in the 
20th century, from a hybrid view of historical narrative that, according to the 
German historian, history and fiction intermingle in the practice of both the 
historian and the literary creator, in Rosa’s case. To this end, we situate the 

Oussama Naouar
Professor Associado da 
Universidade Federal de 
Pernambuco. https://orcid.
org/0000-0002-9175-3280.

João Victor Pereira Araújo
Mestrando em Estudos Literários 
com bolsa CAPES pela UFPE. 
Graduado em Letras – Bacharelado 
pela mesma instituição. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-8069-
430X.

Recebido em: 
19/11/2024

Aceito em:
20/04/2025



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

172

concept of Fiction Drive, coined by Suzi Frankl Sperber, as a tool that allows 
us to think about the interaction between fiction and reason.

KEYWORDS

Guimarães Rosa. Reinhart Koselleck. Story. History. Fiction Drive.

INTRODUÇÃO: O PROBLEMA DA ESTÓRIA NA OBRA DE J.G.R.

João Guimarães Rosa surge para o cenário literário nacional em 1946 com a 
publicação de Sagarana, obra cujo título revelaria, desde então, as predileções 
estético-formais do autor mineiro. O título da obra configura um hibridismo: 
“Saga”, de origem etimológica germânica significa “narrativas históricas” ou 
ainda “cantos épicos”; já o sufixo “rana”, este de origem tupi, designa “seme-
lhante a” ou “próximo de”. Nesse sentido, o vocábulo Sagarana remeteria à no-
ção de “próximo de uma narrativa histórica”. Essas narrativas – distribuídas nos 
nove contos que compõem a obra – estariam situadas paradoxalmente na forma 
moderna do conto literário, mas também perante a problemática ontológica do 
embate do homem com o seu Destino, característica própria do gênero épico. 

Em entrevista concedida a Ascendino Leite, Rosa sinaliza positivamente 
para o conto enquanto forma que, segundo ele, compreenderia o homem re-
presentado a “N dimensões, ou então, em uma só dimensão: uma linha, evo-
luindo num gráfico” (Leite, 1946, p. 2-3). Ademais, o prosador complementa 
sua colocação afirmando que, para as “N” dimensões do homem, o romance 
ainda seria deficiente; para a linha que evolui em um gráfico, entretanto, o 
conto bastaria. A exploração da dimensão evolutiva da narrativa – na saga, 
na jornada – pode ser já observada no conto “A hora e vez de Augusto Ma-
traga”, que se apresenta como uma parábola da redenção e conversão do Mal 
para o Bem. Ainda assim, como bem já demonstrou Suzi Frankl Sperber, há 
em Sagarana, bem como toda obra de Guimarães Rosa, a exploração de temas 
e motivos diversos que vão desde a filosofia de Platão, Plotino e Bergson, de 
influências de cunho religioso como o Antigo e o Novo Testamento como no 
conto citado, da Cabala, do Upanishad etc. (Sperber, 1976). O cosmos serta-
nejo criado a partir da organização demiúrgica de seu autor gera um espaço 
místico do qual Antonio Candido passou a chamar de “sertão metafísico”(-
Candido, 1991); e cada um dos contos, por seu turno, possuiria, em seu cerne, 
um elemento alegórico-épico, de modo que poderíamos compreender como 
as “N” dimensões do homem nas mais diversas veredas que os personagens 
trilham rumo ao mistério. Cada conto, portanto, seria o estrato dessas narrati-
vas (sagas) que abarcam uma realidade específica, metafísica e, na sua feitura 
ficcional, metanarrativa (narrativas sobre o contar narrativas). Caso curioso 
sendo “O Burrinho Pedrês”, conto do qual o autor declarou ter sido inspirado 
em evento real (Rosa, 2019, p. 19).

A partir das narrativas históricas, que são as sagas, o autor persistiu 
desenvolvendo em seu projeto poético a ideia de “estória”. Não por acaso, o 
contista irá atribuir essa mesma terminologia a duas de suas obras: Primei-



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

173

ras Estórias (1962) e Tutámeia: Terceiras Estórias (1967). O uso terminológico 
de “estória” para referir-se aos seus contos contrasta com o vocábulo qua-
se homônimo referente à disciplina História. A estória, enquanto tal, estaria 
simplesmente imbuída da ficcionalidade do conto ou do apólogo, enquanto a 
história estaria para uma verdade factual?

Hermético a seu modo, Guimarães Rosa deu poucas pistas aos seus lei-
tores, contudo, no prefácio da sua última obra publicada em vida Tutámeia: 
Terceiras Estórias intitulado “Aletria e Hermenêutica” o autor nos fornece um 
indício, diz ele: “A estória não quer ser história. A estória, em rigor, deve ser 
contra a História. A estória, às vezes, quer-se um pouco parecida à anedota” 
(Rosa, 1968, p. 3). Bastaria, portanto, compreendermos o que o escritor enten-
de pelo elemento anedótico que cita no prefácio de sua obra para situarmos a 
oposição entre estória e história.

Acreditamos, nesse sentido, que a visão anedótica da estória rosiana se 
dá na possibilidade de uma releitura do autor e de muitos de seus contem-
porâneos do conceito de história. Ora, se para os antigos, mais precisamente 
Aristóteles (2004, p. 115-117), a história seria inferior à poiesis, uma vez que 
aquela compreenderia o fato ocorrido enquanto esta compreenderia o possí-
vel, a partir de Walter Benjamin já não teríamos em mãos a precisão do que 
seria o fato ocorrido ou o fato narrado, como o pensador alemão coloca em seu 
ensaio “Sobre o conceito de história”.

O crítico literário Paulo Rónai (2020, p. 123-124) sugere que o uso de 
“estória” seja simplesmente uma tentativa de fornecer um termo equivalente 
ao inglês story, ou seja a história de cunho fictício. Já segundo o dicionário 
Houaiss, o termo “estória” possui origem etimológica do inglês story, reme-
tendo às narrativas folclóricas e populares, mas que, a priori, dentro de suas 
raízes etimológicas, volta ao sentido comum que temos de história (lat. histo-
ria.ae). Vejamos o que nos diz o dicionário Houaiss (2024):

ing. story (sXIII-XV) ‘narrativa em prosa ou verso, fictícia ou não, com o objetivo de di-
vertir e/ou de instruir o ouvinte ou o leitor’, do anglo-francês estorie, do francês antigo 
estorie e, este, do latim historia, ae. 

Interessante notar, pois, que o dicionário Houaiss considera a divisão de 
“estória” e “história” a partir de critérios que não estão calcados na ficciona-
lidade ou na veracidade do conteúdo, mas no aspecto lúdico – possivelmente 
no qual poderíamos encontrar o elemento anedótico que havia frisado Guima-
rães Rosa. Outro apontamento que se faz necessário é a ruptura que podemos 
observar do termo latino historia, ae para o homônimo grego. Acontece que o 
latinismo constitui uma relação de homonímia com o verbete grego historía, 
as, porém com sentidos relativamente diferentes. Vejamos:

gr. [grego] historía, as no sentido de ‘pesquisa, informação, relato, história’, pelo latim 
historia, ae no sentido de ‘a história, história universal, narração, conto, aventura’.

Na variante grega observamos que a noção está ancorada na perspec-
tiva que – senso comum – entendemos pela disciplina: a pesquisa de fontes, 
enquanto o termo latino versa acerca de elementos retóricos como a própria 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

174

narração e o contar. É válido ressaltar que, como vimos anteriormente, o ter-
mo “estória” foi derivado da perspectiva anglo-francesa, sendo este derivado 
da perspectiva latina. Entretanto, como o próprio dicionário Houaiss apon-
ta, não é preciso dizer se estorie constitui ou não uma narrativa ficcional. A 
estória que se coloca em oposição a história, como mostrado em “Aletria e 
Hermenêutica”, pode estar baseada mais pela ludicidade do estilo literário do 
que por sua própria condição enquanto matéria ficcional, mais pelo contar do 
que aquilo que se conta.

Ainda tratando do conceito de “estória”, o filósofo francês Jacques Ran-
cière, em ensaio dedicado à obra Primeiras Estórias, nos traz uma visão com-
plexificada que, de certo modo, baliza e interage os diversos sentidos que 
história e estória nos provocam. No ensaio “Desmedido Momento”, Rancière, 
analisando os contos publicados em 1962, lança sua teoria acerca do conceito 
de “estória” na obra de João Guimarães Rosa:

São beiras de histórias, quase-histórias, que desdenham as beiras de toda história, os 
momentos em que a vida se separa de si mesma ao se contar, transformando-se em 
‘vida verdadeira’ [...] Não é que Guimarães Rosa queira opor alguma lógica autotélica 
supostamente moderna à ficção tradicional. Mais que qualquer outro, ele considera a 
ficção uma função da vida e, especialmente, diz ele, daquela vida do sertão, onde, uma 
vez satisfeitas as necessidades do rebanho e das plantações, não há mais nada a fazer, 
na fazenda separada da fazenda vizinha por várias léguas, salvo inventar histórias 
(Rancière, 2021, p. 158-159).

Para o pensador francês, portanto, o nível das estórias rosianas corres-
ponderia fundamentalmente à Erfahrung (experiência) do narrador benja-
miniano, ou seja, na dimensão ontológica da qual a arte do contar é antes 
de uma tékhne baseada na manipulação do sujeito dos elementos retóricos 
e estilísticos exigidos pela narratio. A “vida verdadeira”, portanto, se desvela 
na medida em que o contar (meio verbal) confunde-se com o que é contado 
(objeto ontológico), gerando uma realidade única – à parte do que é crível 
ou fictício – dada sua própria materialidade enquanto matéria cognoscível. 
De outro modo, poderíamos dizer que a vida que se conta é verdadeira, pois 
é a realidade que a linguagem do contador consegue simbolizar, ainda que 
essa realidade seja movente tendo em vista o horizonte da experiência do ser. 
Conta-se a vida possível de ser contada em certo momento através dos dados 
da experiência: vivências, saberes etc. O único meio de transmissão dessa ex-
periência é a própria linguagem que, em certa medida, já é a própria estória. 

Cabe destacar também que a fala de Jacques Rancière pode causar um 
certo desentendimento quando colocada ao lado do que havia colocado Gui-
marães Rosa visto que, em entrevista concedida a Günther Lorenz, o autor 
mineiro se limita a dizer que no sertão contam-se histórias e não que inven-
tam-se histórias (LORENZ, 1991, p. 69). A sutileza parece, em um primeiro 
momento, de certo preciosismo, mas uma das premissas que vimos trabalhan-
do foi a não divisão dos termos “estória” e “história” por critérios estritos à 
ficcionalidade, como apontado etimologicamente. A invenção narrativa, nesse 
caso, estaria mais pelos adornos e estilo do contador do que por um pacto de 
suspensão de descrença total do narrador com seus interlocutores. Na verda-
de, como veremos adiante, o narrador em Guimarães Rosa sequer tem dimen-



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

175

são do que seria o evento real e daquilo que seria o ficto: conta – a partir da 
sua linguagem – aquilo como as coisas parecem para ele, dando ludicidade à 
linguagem. O prefácio “Aletria e Hermenêutica”, bem como a determinação 
anglo-francesa estorie reafirmam o caráter lúdico da estória, mas que invaria-
velmente se mistura à história e à vida.

Petar Petrov, em seu texto “‘Estória’ e história na prosa de Guimarães 
Rosa” indica o elemento lúdico da anedota como sendo o responsável pela 
ruptura de “estória” e “história”. Segundo Petrov,

O escritor apresenta a estória como uma realização livre, capaz de conter um significa-
do mais profundo, além da referencialidade objetiva do seu homólogo história. Neste 
âmbito, aquela seria pura invenção e na medida que procura uma originalidade, sub-
verte e estende os limites da lógica comum que preside a narrativa de índole racional 
(Petrov, 2004, p. 104).

Nota-se que a estória não surge simplesmente como uma estória inven-
tada, mas como uma possível deturpação do seu referente objetivo – que é a 
história. O anedótico, portanto, torna-se a ironia da linguagem que a estória 
escancara perante a história, tratando ambas como sendo homólogas, como 
nos é mostrado etimologicamente.

Tendo em vista que poderíamos identificar a pulsão ficcional da lingua-
gem como fator deturpador do real e do ficto, poderíamos – dentro dos precei-
tos basilares da História – determinar quais aspectos são movidos para pensar 
o fato histórico e o inverídico com vias de determinarmos o grau de contrapo-
sição que a estória rosiana se coloca face à História.

KOSELLECK: HISTÓRIA ENTRE O FATO E O FICTO

O século XX foi marcado pela fragmentação do sujeito e uma certa elevação 
da ontologia como um meio epistemológico fundamental. Em outras palavras, 
o conhecimento do homem moderno caracteriza-se pela sensorialidade que, 
invariavelmente, culminará na sua Weltanschaunng (Visão de Mundo). Assim, 
boa parte dos pensadores modernos procuraram se distanciar do pensamento 
lógico-cartesiano para dar vez a fatores pragmáticos, psicanalíticos, antropo-
lógicos etc., como meios de construção de uma episteme individual. No âm-
bito da História, um dos principais nomes a problematizar a cientificidade 
supostamente objetiva da disciplina foi o alemão Reinhart Koselleck.

O autor de Futuro Passado: contribuição à semântica dos tempos históricos 
dedicou-se em boa parte de sua carreira intelectual à Begriffsgeschichte (His-
tória dos Conceitos), contudo, é notável também sua participação no campo 
filosófico das discussões acerca da natureza das narrativas históricas e da sua 
problematização enquanto estrato da realidade.

Koselleck fez parte do grupo então chamado Poetik und Hermeneutik dos 
quais igualmente faziam parte os críticos literários Hans Robert Jauss e Wolf-
gang Iser, a também historiadora Aleida Assmann e filósofos como Odo Mar-
quard e Hans Blumenberg. A pluralidade de áreas que transitava o grupo não 
impossibilitou uma certa coerência entre os pensadores, na medida em que 
eles compartilharam entre si o interesse pela fenomenologia e pela herme-



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

176

nêutica de Husserl, Heidegger e Gadamer. Consideravam, portanto, as subje-
tividades como fator principal para a construção do saber; seja ele histórico, 
filosófico ou estético.

Ainda na esteira da problematização do saber via sujeito, Reinhart Ko-
selleck realiza uma distinção – dentro do próprio campo da História – entre o 
que na língua alemã compreende-se como Historie (História) para Geschichte 
(história). De acordo com Rodrigues, a diferença semântica entre as designa-
ções poderia ser compreendida do seguinte modo: 

[...] a História (Historie) era um espaço destinado a ensinar a prudência por meio de 
um repertório de exemplos que se acredita possível de repetir. 

[...] A História enquanto fonte de exemplaridade cedia espaço à história enquanto um 
percurso autônomo e necessário. Em alemão, a mudança pode ser mais claramente 
identificada na substituição do termo Historie por Geschichte (a história como aconte-
cimento e autonarração). Trata-se de um fenômeno no qual o antigo espaço da ação e 
do sofrimento humano capaz de orientar os homens é reorganizado por metanarrati-
vas e pelas expectativas de novos destinos atrelados à história (Rodrigues, 2021, p. 19).

Na mudança de Historie para Geschichte perdeu-se cada vez mais a fun-
ção propedêutica – que tinha por objetivo guiar os caminhos futuros através 
da exemplaridade – para dar vez a uma concepção de história cujo fator deter-
minante fosse os usos linguísticos e a experiência memorialística do ser como 
meios primordiais para a transmissão de uma verdade ontológica. Em outros 
termos, podemos dizer que, para Koselleck, no sentido moderno da Geschichte, 
haveria uma lacuna entre a “realidade histórica” e o que verbalmente se arti-
cula sobre ela (Koselleck, 2021, p. 120). O historiador alemão ainda indica que 
a construção de uma “realidade histórica” está condicionada a uma orientação 
pragmática, visto que nenhuma unidade de ação política é acionada sem ter 
passado pelo crivo da discussão verbal (Koselleck, 2021, p. 120). Nesse sentido, 
as provocações de Koselleck se voltam para um entendimento da cientifici-
dade da História e da “realidade histórica” como frutos de uma construção 
linguística orientada pelo espectro pragmático. A Geschichte, ao contrário da 
Historie, é transitória, pois não constitui uma oficialidade, mas sim um jogo 
polifônico de teses e antíteses, de acordos e desacordos, de leituras e releitu-
ras de um evento histórico. Para o autor de Estratos do Tempo, a linguagem 
possui papel de destaque na construção do sentido histórico uma vez que é 
ela, a linguagem, que “oficializa” a história e imprime o acontecimento histó-
rico em uma temporalidade. Contudo, como já apontado, Koselleck entende 
que a linguagem e o ofício hermenêutico são polissêmicos e é nesse entremeio 
que ele compreende que história e ficção possuem fundo comum:

Por certo, são impensáveis acontecimentos históricos sem ações verbais; a experiên-
cia histórica e a lembrança não se conciliam sem a linguagem. Mas, em uma história, 
sempre entram inúmeros fatores pré-verbais e extraverbais, que se apresentam para, 
com efeito, articular uma outra ação verbal. Por isso, os textos históricos e ficcionais 
se aproximam muito (Koselleck, 2021, p. 126).

Consonante ao que traz Koselleck, Costa Lima entende, no debate do 
factual e do ficcional, que o elemento distintivo entre ambos seria a posição 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

177

que cada um assume enquanto matéria verbal. Diferente do que preconizava 
Aristóteles ao elevar a poiesis como discurso do “universal possível” perante a 
história – o particular já acabado –, Costa Lima trata a questão a partir do que 
ele entende como sendo a atitude irônica do texto ficcional, da qual também 
a história beberia de semelhante fonte, mas que a negaria. Diz o pensador 
brasileiro:

Contra a ingenuidade suposta pelo fictício, alimentando-se pela ilusão indiscrimina-
dora de seu território quanto ao da verdade, o ficcional moderno se alimenta da ironia, 
do distanciamento, da constituição de uma complexidade que, sem afastar o leitor 
comum, não lhe entrega como uma forma de ilusionismo (Costa Lima, 2007, p. 268).

Para o autor de Mimesis e Modernidade, a literatura estaria embebida de 
discursos de horizontes sociológicos, históricos e psicológicos, porém a ati-
tude irônica com a qual a linguagem trabalha na escrita literária desvelaria 
a natureza autoirônica da obra artística. O conceito de mimesis que ele ar-
ticula se baseia, portanto, na incapacidade da linguagem em capturar o real, 
mas sendo concomitantemente vinculada a este. A obra de arte emerge, assim, 
como substrato de uma “realidade” capturada pelo seu criador: que a absorve, 
modula para, enfim, lançá-la com uma nova roupagem – uma nova realidade. 
Essa realidade, como bem dizemos, não diz respeito somente ao que pode ser 
extraído do mundo através do sensível, mas de como nos apropriamos cogni-
tivamente desse sensível.

O problema da representação não diz respeito apenas à literatura, mas 
igualmente a todo um contingente histórico, pois tanto literatura quanto his-
tória estão à mercê da linguagem para que se possa apresentar e representar. 
Em termos da linguística saussuriana podemos colocar do seguinte modo: 
para que o paradigma se torne sintagma é preciso um certo afunilamento; ou 
seja, para que uma narrativa possa ser concretizada se faz necessário um nar-
rador – que invariavelmente terá suas predileções, seu léxico, seus saberes etc. 
Tentar remontar a história (Historie), então, seria como pressupor que fontes 
primárias e secundárias falariam por si, e não que fossem apenas material a 
ser interpretado, conforme corrobora Koselleck,

A constatação de que uma ‘história’ já se encontra previamente configurada antes de 
tomar forma de linguagem limita não só o potencial de representação como também 
exige do historiador que se volte necessariamente à fonte em busca de fatos (Kosel-
leck, 2006, p. 133).

À procura de fatos, o historiador vê-se diante de um paradigma quase 
interminável entre fatos de diversas naturezas, dos quais ele invariavelmente 
terá que reorganizar através de uma metodologia com o fim de narrar. A his-
tória (Historie) vê-se diante de um problema teleológico no sentido de que não 
nos entrega uma visão histórica evolutiva, da qual – em perspectiva – pode-
ríamos nos apropriar para extrair uma certa dimensão propedêutica. Por outro 
lado, o conceito moderno de história (Geschichte) problematiza não somente 
a noção de uma verdade histórica quanto credita ao historiador o encargo de 
subsumir que seu ofício é ambivalente: tomar conhecimento dentro de suas 
limitações para em seguida transmiti-lo.



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

178

O prosador, assim como o historiador, procura remontar um evento do 
qual apenas a intuição fornece os alicerces finais para que essa ruína do tem-
po, como queria Walter Benjamin, possa, enfim, ser projetada no imaginário. 
Não por acaso, Koselleck, durante entrevista concedida à revista suíça NZZ 
Folio, afirma que a história naturalmente trabalha com meios ficcionais1. As-
sim, a querela entre a História (o singular) e a poeisis (o universal) encontra-
-se, na modernidade, sobre uma linha tênue; cada vez mais entrelaçando-se.

FICÇÃO COMO PULSÃO: QUANDO HISTÓRIA É ESTÓRIA

Como temos visto, os conceitos de história e estória podem se confundir a 
partir de elementos pouco decisivos, como: ficção, realismo, narrativa pessoal, 
narrativa oficial etc. O fato é que entendemos que nas discussões levanta-
das por Guimarães Rosa e Reinhart Koselleck as categorias supracitadas são 
amalgamadas, fazendo-se ficção por meio da história e vice-versa. Tal fenô-
meno ocorre ao passo que poder enunciativo subjaz um recorte ontológico 
do seu portador – ironizando a vontade histórica de uma remontada objetiva 
dos eventos históricos. O discurso, seja ficcional ou histórico, não é conduzido 
senão pelo recorte perceptivo do sujeito, este que, dentro da máxima nietzs-
chiana, reconstitui e reinterpreta os fatos dentro de suas próprias limitações 
cognitivas.

Trazendo para o universo rosiano, percebemos que o fator da oralida-
de mostra-se decisivo para que o efeito da experiência contada nos salte os 
olhos: Rosa comumente faz uso das narrativas em moldura; servindo-se tanto 
do resgate da experiência (Erfahrung) quanto evidenciando a centralidade do 
sujeito a despeito das literaturas pretensamente realistas focalizadas na pers-
pectiva de um narrador heterodiegético.

As formas literárias orais, nesse sentido, dão lugar à experiência do nar-
rador ao invés de um efeito de real das literaturas de papel realistas da moder-
nidade, as quais ele tanto desprezava. (Lorenz, 1991, p. 84).

Ao se tornarem vozes diegéticas, os personagens rosianos se inserem, 
ainda que dentro de um projeto tipicamente moderno, no plano da narrativa 
oralizada, contada a partir da experiência do ser em relação ao evento. No 
conto “Conversa de Bois”, por exemplo, Manuel Timborna, ao ser interrogado 
por seu interlocutor se bois realmente falariam, não pensa duas vezes antes 
de afirmar que sim, para além disso, decide contar uma estória ocorrida entre 
os bois a partir do que tinha ouvido da irara Risoleta. O recurso retórico inter-
narrativo, ou seja, da estória que Timborna conta dentro do conto, distancia o 
leitor do fato narrado. Na verdade, são características das narrativas orais e da 
experiência do contador, remodelar o mito/evento a partir do seu olhar sobre 
o feito. Por isso, Timborna já adianta ao seu interlocutor que o que ele contará 
pode, em certa medida, estar atravessado por sua subjetividade, ou melhor, 
por sua perspectiva:

1 A entrevista com Reinhart Koselleck, intitulada “É a História uma Ficção?”, foi originalmente publicada na 
revista suíça NZZ Folio (http://www.nzzfolio.ch), em março de 1995, sendo realizada por Hasso Spode. Com 
tradução de Maria Aparecida Barbosa e Antônio Celso Mafra Júnior, a entrevista pode ser encontrada no link: 
https://www.redalyc.org/journal/3381/338130373016/html.

https://www.redalyc.org/journal/3381/338130373016/html/


Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

179

–  Pode ser que seja, Timborna. Isso não é de hoje’ Visa sub obscurum noctis pecudesque 
locutae. Infandum!... Mas, e os bois? Os bois também?

– Ora, ora!... Esses é que são os mais!... Boi fala o tempo todo. Eu posso até contar um 
caso acontecido que se deu.

– Só se eu tiver licença de recontar diferente, enfeitado e acrescentado ponto e pou-
co...

– Feito! Eu acho que assim até fica mais merecido, que não seja (Rosa, 2019, p. 263).

O leitor percebe, então, que a narrativa que se dará com os oito bois que 
conversam sobre sua própria natureza e a natureza dos homens no conto são, 
na verdade, fruto de uma estória que o próprio Manuel Timborna ouviu e que, 
por conseguinte, só conseguirá (re)contá-la mediante os “enfeitados” de sua 
memória. Às vezes, iremos perceber na poética rosiana que esse recurso não 
virá de um terceiro, mas da própria experiência do narrador, assim transcen-
dendo a barreira do factual, como vemos na abertura do conto “O Espelho”: 

Se quiser seguir-me, narro-lhe; não uma aventura, mas experiência, que me induzi-
ram, alternadamente, séries de raciocínios e intuições. Tomou-me tempo, desânimos e 
esforços. Dela me prezo, sem vangloriar-me. Surpreendo-me, porém, um tanto à-parte 
de todos, penetrando no conhecimento que os outros ainda ignoram. O senhor, por 
exemplo, que sabe e estuda, suponho que nem tenha ideia do que seja na verdade – 
um espelho? Demais, decerto, das noções de física, com que se familiarizou, as leis da 
óptica. Reporto-me ao transcendente. Tudo, aliás, é a ponta de um mistério. Inclusive, 
os fatos, ou a ausência deles. Duvida? Quando nada acontece, há um milagre que não 
estamos vendo (Rosa, 2005, p. 113).

A irracionalidade da experiência sobre a racionalidade da reflexão, os-
tensivamente abordada por Sperber (1976) e Rosenfield (2001), compõe parte 
da poética sugerida pelo autor mineiro. Acontece que, na verdade, a “megera 
cartesiana”(Bizarri, 1981, p. 58) da racionalidade está em constante conflito 
com os dados da sensibilidade imediata. O narrador de “O Espelho” somente 
narra ao seu interlocutor letrado as coisas como pareceram para ele durante 
a experiência que tivera ao se ver em um espelho e não conceber sua suposta 
imagem reproduzida neste. O narrador passa, então, a duvidar de uma verdade 
universal, ao passo que percebe a importância dos pontos de vista que temos 
sobre os fatos. Ainda que não esteja tentando reproduzir uma narrativa já es-
cutada, como em “Conversa de Bois”, o narrador de “O Espelho” narra também 
pela experiência, pelo modo dos quais as coisas emergem em seu imaginário e 
constituem sua verdade última.

Isso posto, evidencia-se que as narrativas assumem contornos heteró-
clitos em respeito às modulações dos modos ficcionais perante relatos su-
postamente não ficcionais. Tanto Manuel Timborna quanto o narrador de “O 
Espelho”, dentro de suas respectivas narrativas, não sinalizam para suspeição 
de descrença, pelo contrário: pedem um voto de credulidade do narratário, 
– mesmo deixando claro que o suposto fato está entrelaçado das suas percep-
ções sobre ele.

O fator da oralidade, que resgata a experiência (Erfahrung), é decisivo 
para que o imaginário possa, por seu turno, preencher as lacunas da memória, 
pois, como bem afirma Paul Zumthor (1997, p. 18): “O simbólico vai invadir 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

180

o imaginário. Pelo menos, subsiste a memória de um engodo fundamental, 
a marca de um antes, puro efeito de ausência sensorial, que cada grito, cada 
palavra pronunciada parece ilusoriamente poder preencher.”. O discurso nar-
rativo é assim posto em confluência com o anedótico da incapacidade da lin-
guagem em abarcar somente a verdade do seu autor. Uma ironia romântica 
às avessas, pois não diz ao interlocutor que a matéria verbal é fruto de seu 
imaginário, mas desconhece o que poderia ser o real ou o imaginário em sua 
intelecção. 

Consonante a isso, na obra Ficção e Razão: uma retomada das formas sim-
ples (2009), a autora Suzi Frankl Sperber, através de seu conceito de Pulsão de 
Ficção, nos propõe um meio de pensar o elemento ficto na história e, de modo 
semelhante, o verídico na estória. Para lançar o seu conceito, a pensadora res-
gata o episódio clínico do fort-da estudado por Sigmund Freud: a atividade 
consistia no estudo de uma criança nos anos iniciais que, ao se deparar com a 
ausência da mãe, projetava uma atividade lúdica capaz de suprir a tão buscada 
falta – para isso a criança brincava com um carretel atado a um fio e o lançava 
para fora do berço, seguindo a expressão fort (para lá) e, quando puxado o 
carretel mediante ao fio do qual estava ligado, a palavra que se seguia era o da 
(para cá). A brincadeira aparentemente inocente chamou a atenção de Freud 
por fazer uso da ludicidade em um momento de aparente tensão. É nesse en-
sejo que Sperber (2009) encontra a pedra angular de sua teoria, a dizer: a força 
lúdica do imaginário em criar sentidos na ausência deles.

O caso registrado e analisado por Freud merece mais considerações. A criança, antes 
de haver completado qualquer processo de aquisição de linguagem, já trabalha com o 
imaginário. Entendo o imaginário como o ingrediente fundamental na figuração de 
um evento que se ofereceu para o indivíduo, a partir da captação de um todo feito de 
aspectos que não era apenas externos – o real – mas que incidiram em um cerne de 
percepções e de emoções do indivíduo atingido. O imaginário se expressa mediante 
um conjunto de recursos, sendo o lúdico o mais forte, isto é, o jogo cênico. O imagi-
nário, na minha acepção, tem caráter e força criativos. Corresponde a uma dimensão 
singular de todo o indivíduo, sua maneira própria de produzir conhecimento por meio 
do vivido, ou seja, da experiência (Sperber, 2009, p. 87).   

 Partindo de princípios lacanianos e freudianos, dos quais as faculdades 
simbólica e imaginária seriam inatas ao ser humano, Sperber sinaliza para a 
capacidade humana em gerar sentidos quando deparamo-nos com o desco-
nhecido. Ou seja, em determinado momento o evento A, vivido na sensibilida-
de do sujeito, é transfigurado por seu imaginário e, invariavelmente, torna-se 
um evento B, pois, como nos diz a autora,

O imaginário de cada indivíduo cria um contexto de ação, personagem, relações, pro-
jeções do vivido. Projeta o evento historicizável (diacrônico) para fora de si, em um 
constructo a rigor ficcional (e neste momento sincrônico) (Sperber, 2009, p. 89).

A noção trazida pelo conceito de Pulsão de Ficção nos é cara, pois ela se 
insere tanto na história quanto na estória, na Historie e na Geschichte; uma 
vez que, como a própria pensadora configura, uma oficialidade histórica só 
poderia ser remontada pelo constructo parcialmente ficcionalizante que é a 
mente do historiador, já a literatura, no que lhe diz respeito, precisa efabular 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

181

a partir de um fundo verídico comum. Dentro da perspectiva sperberiana, o 
caos da realidade torna-se cosmos a partir dos jogos criativos do imaginário 
de seu autor para com o real inalcançável. Onde haveria uma massa amorfa no 
terreno das histórias, surgem, no bojo autoral, signos que catalisam sentidos 
e formas que são projetadas no mundo.

A efabulação corresponderia a um impulso do ser humano, que o levaria a encenar um 
evento – graças ao imaginário e mediante a simbolização. O real é o caos. O evento, ou 
o acontecimento, também é caos, também porque, em estado nascente, ainda não tem 
os seus signos, regras, normas, organizações. Os signos, regras, organizações precisam 
ser procurados em meio a – digamos deleuzianamente – uma caótica de devires, aliás, 
ainda não disponíveis, a não ser – caoticamente – no imaginário (Sperber, 2009, p. 
104).

Nesse sentido, tanto Rancière quanto Sperber acertadamente colocam 
o narrador rosiano (e porque não o historiador dentro da perspectiva de Ko-
selleck) como não o narrador do fato, nem da ficção propriamente, mas do 
narrador da experiência trazida pela recorrente marca da oralidade (o discurso 
imediato) na obra poética de Guimarães Rosa e pela limitação do cognoscível, 
entre o evento e a memória-linguagem em Koselleck, dos relatos das fontes.

A ficção oral tende ao maior uso de símbolos, ao passo que na escrita a dimensão 
conotativa é constituída pela elaboração da linguagem e pela criação de espaços de 
associação de ideias. Tanto no relato oral como no escrito exprimem o mundo vivido 
por analogia (Sperber, 2009, p. 69).

O evento e a sua narração são fenômenos de naturezas distintas tanto 
para Guimarães Rosa quanto para Koselleck. Rosa toma-o como construto da 
experiência dos dados imediatos da consciência do ser, da narrativa em si; 
já, para Koselleck, dentro do campo da escrita histórica, a ficção se manifesta 
no entremeio da linguagem e da memória, que é remontada pelo historiador. 
Ambos conciliam a impureza da matéria com que trabalham: aquele, a expe-
riência que deforma o substrato da realidade; este, os fragmentos históricos 
reconstituídos no âmbito da linguagem histórica. Chocam-se, portanto, o fato 
e o ficto entre o caos do imaginário e o cosmo da simbolização, pois há sempre 
o partícipe, que é o portador da voz e da letra.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O objetivo que traçamos aqui não foi senão o de problematizarmos o entendi-
mento do conceito de estória na obra de João Guimarães Rosa, trazendo mais 
propriamente a perspectiva de um historiador tão fundamental quanto Kosel-
leck, pudemos perceber que há fortes consonâncias entre os autores, uma vez 
que ambos concebem o evento histórico como um discurso perpassado pelo 
ficto.

Para Rosa, inclusive, essa característica lança mão do conceito de estória, 
que vai ser adensado em boa parte de sua obra poética de modo, como ele pró-
prio coloca no prefácio “Aletria e Hermenêutica”. O humorismo da anedota da 
estória para com a história consistiria justamente na problemática trazida por 



Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

182

Koselleck: a pretensão da História em querer se desfazer de qualquer resquí-
cio de ficcionalidade. Os dois pensadores, por outro lado, pensam a estória e 
a Geschichte como esse bloco heteróclito da polifonia no qual as experiências, 
memórias e discursos que atravessam o tempo põem em xeque a oficialidade 
da História em favor da estória como narrativa, ou autonarrativa, explicitado 
por Rodrigues.

A estória, força motriz da poética de Guimarães Rosa, é anedótica porque 
se reveste de verdade, daquele fundo verídico que o autor alega tê-lo inspi-
rado no conto “O Burrinho-Pedrês”, mas ao mesmo passo sabe-se enquanto 
elemento projetado pela ludicidade do narrador, porque toda forma narrativa 
seria a tentativa de abarcar uma totalidade dentro das limitações do ser: por-
tanto, seria fundamentalmente limitada.

REFERÊNCIAS
ARISTÓTELES. Poética. 4ª ed. Trad.: Eudoro de Sousa. Lisboa: Imprensa Nacional 
Casa da Moeda, 2004.

BIZZARI, Edoardo. Carta. In: João Guimarães Rosa: correspondência com seu tradu-
tor italiano Edoardo Bizzarri. São Paulo: TA Queiroz/ Instituto Cultural Ítalo-brasilei-
ro, 1981.

CANDIDO, Antonio. “Sagarana” In: Guimarães Rosa: Seleção de textos. Org.: Eduardo 
F. Coutinho. 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991.

COSTA LIMA, Luiz. Sociedade e discurso ficcional. In: Trilogia do Controle. Rio de 
Janeiro: Topbooks, 2007. 

HOUAISS. Dicionário on-line. Disponível em: https://houaiss.uol.com.br/houaisson/
apps/uol_www/v7-0/html/index.php#3. Acesso em: 06 out. 2024. Verbete: “estória”.

HOUAISS. Dicionário on-line. Disponível em: https://houaiss.uol.com.br/houaisson/
apps/uol_www/v7-0/html/index.php#1. Acesso em: 07 out. 2024. Verbete: “história”.

KOSELLECK, Reinhart. Futuro Passado: contribuição à semântica dos tempos históri-
cos. Trad.: Wilma Patrícia Maas, Carlos Almeida Pereira. Rio de Janeiro: Contraponto: 
Ed. PUC-Rio, 2006.

KOSELLECK, Reinhart. Uma Latente Filosofia do Tempo. Orgs.: Hans Ulrich Gum-
brecht e Thamara Oliveira Rodrigues. Trad.: Luiz Costa Lima. São Paulo: Ed. Unesp, 
2021.

KOSELLECK, Reinhart. É a História uma Ficção? Trad.: Maria Aparecida Barbosa e 
Antônio Celso Mafra Júnior. Revista Tempo e Argumento, vol. 2, n. 2, p. 257-265, 2010.

LEITE, Ascendino. Arte e céu, países de primeira necessidade. O Jornal. Rio de Ja-
neiro, XXVIII, n. 7.997, p. 2-3, 26 maio 1946. Disponível em: https://memoria.bn.gov.
br/docreader/DocReader.aspx?bib=110523_04&pagfis=33238. Acesso em: 17 jul. 2024.

LORENZ, G. “Diálogo com Guimarães Rosa” In: Guimarães Rosa: seleção de textos. 
Org. Eduardo F. Coutinho. 2ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1991.

PETROV, Petar. “Estória” e História na prosa de Guimarães Rosa. Literatura e His-
tória – Actas do Colóquio Internacional. Porto, 2004, v. II, p.103-113.

RANCIÈRE, Jacques. As Margens da Ficção. Trad.: Fernando Scheibe. São Paulo: Edi-
tora 34, 2021.  

https://houaiss.uol.com.br/houaisson/apps/uol_www/v7-0/html/index.php#3
https://houaiss.uol.com.br/houaisson/apps/uol_www/v7-0/html/index.php#3
https://houaiss.uol.com.br/houaisson/apps/uol_www/v7-0/html/index.php#1
https://houaiss.uol.com.br/houaisson/apps/uol_www/v7-0/html/index.php#1


Leitura
Nº 85  Ano 2025

AGOSTO/2025 
ISSN 2317-9945 (On-line) 
ISSN 0103-6858 
p. 171-183

183

RODRIGUES, T. O. Reinhart Koselleck: uma latente filosofia do tempo. In: Uma Laten-
te Filosofia do Tempo. Orgs.: Hans Ulrich Gumbrecht e Thamara Oliveira Rodrigues. 
Trad.: Luiz Costa Lima. São Paulo: Ed. Unesp, 2021.

RÓNAI, Paulo. “Os Vastos Espaços” In: O universo de Guimarães Rosa por Paulo Ró-
nai, seu maior decifrador. Orgs.: Ana Cecilia Impellizieri Martins e Zsuzanna Spiry. 
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.

ROSA, J. G. Sagarana. São Paulo: Global, 2019.

ROSA, J. G. Primeiras Estórias. 1. ed. especial. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005.

ROSA, J. G. Tutaméia: Terceiras Estórias. 2ª ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 1968.

ROSENFIELD, Kathrin H. J. G. Rosa – O mestre do amálgama lírico-narrativo. In: De-
senveredando Rosa: a obra de J. G. Rosa e outros ensaios rosianos. Rio de Janeiro: 
Topbooks, 2001.

SPERBER, S. F. Caos e Cosmos: leituras de Guimarães Rosa. São Paulo: Duas Cidades, 
1976.

SPERBER, S. F. Ficção e Razão: uma retomada das formas simples. São Paulo: Aderal-
do & Rothschild: Fapesp, 2009.

ZUMTHOR, Paul. Introdução à poesia oral. São Paulo: Hucitec, 1997.


	id.h26t19yj7jqa
	h.to4svjyql0rk
	h.gjdgxs
	h.30j0zll
	h.gmcngmocowem
	h.1fob9te
	h.3znysh7
	h.2et92p0
	h.3dy6vkm
	h.u0ukxhmuif5a
	h.dcs2nreiwaah
	h.pwgagus1o8r
	h.p22ez7z4dqbg

