
 

 
REFLEXÕES 

SOBRE 
LETRAMENTO 

CRÍTICO RACIAL 
A PARTIR DE 

PODCASTS COM 
TEMÁTICAS DE 

NEGRITUDE E 
ANTIRRACISMO 

 
Jaiane Karoline Guilherme de Oliveira1 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

1 Mestranda em Linguística pela Universidade Federal 
de Pernambuco (UFPE), membra do grupo de pesquisa 
Linguagens e Estudos Afro Latino Americanos 
(LEAFRO/UFPE), pós-graduanda em Linguagens e 
Práticas Sociais pelo Instituto Federal de Alagoas (IFAL) 
e graduada em Letras/Português pela Universidade 
Federal de Alagoas (UFAL). ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-2032-7911   
 

RESUMO 
 
Neste artigo proponho reflexões sobre a 
relevância das narrativas dos podcasts com a 
temática da Negritude e do antirracismo como 
prática social de uma parcela da sociedade que 
teve o apagamento de suas vozes plurais na 
história da sociedade brasileira e que agora utiliza 
esse espaço midiático das plataformas de 
streaming para dar voz e vez, quem sabe, a 
constituição de identidades sociais e raciais, ainda 
que de forma subjetiva. Então, algumas 
observações são feitas, utilizando como 
referencial teórico as pesquisas de Lagares (2018), 
Cida Bento (2002), Kassandra Muniz (2016), Plaza 
Pinto (2018), dentre outros, para discutir essa 
prática contemporânea acessível ao público e 
amplamente utilizada como um recurso difundido, 
principalmente, entre os jovens. Para os devidos 
fins, o trabalho está dividido em quatro partes, 
são elas: “Quando uma prática cotidiana suscita 
questões sociais de raça e cor”; “O Viés da 
Sociolinguística Sobre a Linguagem e a Produção 
de Conhecimento”; “As ideologias linguísticas nas 
práticas sociais sobre Negritude e antirracismo”; e 
por último, “A prática social do podcast e sua 
contribuição para formação identitária da 
comunidade negra no país”. Ao longo desses 
tópicos serão desenvolvidas considerações a 
respeito de como a prática social de ouvir 
narrativas históricas pode contribuir para a 
formação de um letramento crítico racial. 
 
Palavras-chave: podcast. Negritude. 
Antirracismo. Prática Social. Letramento Crítico 
Racial. 
 
 
 
 
 
 
 

78 

https://orcid.org/0000-0002-2032-7911


 

REFLECTIONS 
ON CRITICAL 

RACIAL 
LITERACY FROM 

PODCASTS WITH 
THEMES OF 
BLACKNESS 

AND 
ANTI-RACISM 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ABSTRACT 
 
In this article I propose reflections on the 
relevance of podcast narratives with the theme of 
blackness and anti-racism as a social practice of a 
portion of society that had its plural voices erased 
in the history of Brazilian society and that now 
uses this media space of streaming to give voice 
and turn, perhaps, to the constitution of social 
and racial identities, even if subjectively. Then, 
some considerations are made, using as a 
theoretical reference the research of Lagares 
(2018), Cida Bento (2002), Kassandra Muniz 
(2016), Plaza Pinto (2018), among others, to 
discuss this contemporary practice accessible to 
the public and widely used as a widespread 
resource, mainly among young people. For all due 
purposes, the work is divided into four parts, they 
are: “When an everyday practice raises social 
issues of race and color”; “The Sociolinguistics 
Bias on Language and Knowledge Production”; 
“Linguistic ideologies in social practices regarding 
blackness and anti-racism”; and finally, “The social 
practice of podcast and its contribution to the 
identity formation of the black community in the 
country”. Throughout these topics, considerations 
will be developed regarding how the social 
practice of listening to historical narratives can 
contribute to the formation of critical racial 
literacy. 
 
Keywords: podcast. Blackness. Antiracism. Social 
Practice. Critical Racial Literacy. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

79 



 

 
1.​ Introdução: Quando uma prática cotidiana suscita questões sociais de 

raça e cor  
 

Acordar pela manhã e colocar um podcast para escutar enquanto preparo o café, ou 
durante uma faxina, ou ainda em uma lavação de louça suja se tornou uma prática 
comum em meu cotidiano, e não foi difícil perceber, em rodas de conversas com amigos, 
que muitos adquiriram hábito semelhante: o de ouvir podcast como algo corriqueiro. 
Lógico que existe um leque imenso de possíveis temas que podem ser acessados nas 
chamadas “plataformas agregadoras de áudio” (Trigo, 2022, p. 2), mas o intuito nesta 
pesquisa é nos debruçarmos sobre uma temática específica: os podcasts que abordam 
questões raciais, Negritude, antirracismo e a história afro-brasileira, ou seja, aquelas que 
estão fora do que tem sido propagado pelo eixo hegemônico do eurocentrismo. 

Enquanto mulher, preta e nordestina que sou e pertencendo ao campo das ciências 
humanas, os programas de áudio que mais me interessam normalmente estão dentro 
dessas questões. No entanto, não é só para ocupar o tempo livre ou preencher a mente 
divagante durante tarefas domésticas que servem os podcasts. Diante da série de 
pesquisas históricas e entrevistas que tenho ouvido e o contato com textos que 
discutem a Negritude no Brasil e seus desdobramentos, passei a questionar-me sobre o 
papel desses programas midiáticos sonoros contemporâneos enquanto prática social e 
espaço de contribuição para construção identitária racial através do compartilhamento 
de narrativas orais, entrevistas, depoimentos, etc. É a vez da gente preta contar sua 
história e ser escutada. 

Para manifestar essas ideias sobre o papel dos podcasts que discutem a Negritude e o 
antirracismo como um espaço de letramento crítico racial e prática social, me amparei 
em algumas grandes áreas de estudo, como a Sociolinguística, a Sociologia e a História. 
À luz dos teóricos Muniz (2016), discutindo a necessidade de reavaliar a “tradição 
logocêntrica”; Plaza Pinto (2018), expondo a estigmatização da linguagem a partir das 
raças; Lagares (2018), abordando as ideologias linguísticas; Bento (2002), sobre o pacto 
da branquitude no Brasil; Borges & Melo (2019), a respeito do reflexo dos termos raça 
e racismo na construção política e social. Além disso, a partir dos estudos de Trigo 
(2022) sobre “Vidas Negras e Histórias Pretas: podcasts dão Voz ao Invisível”; de 
Afonso (2012), acerca da importância das narrativas orais e de Soares & Vicente (2021) 
a respeito dos letramentos críticos construídos nas representações culturais presentes 
nas mídias, foi possível elucidar provocações entre o lugar de fala criado nos podcasts 

80 



 

sobre a Negritude e a possível relevância deles para o processo de formação identitária 
da comunidade afro-brasileira contemporânea. 

 
2.​ O Viés da Sociolinguística Sobre a Linguagem e a Produção de 

Conhecimento 
 

Partindo do pressuposto de que a teoria literária, bem como a linguística comungam 
da tradição logocêntrica que sempre reinou sobre o pensamento ocidental, o qual foi 
responsável pela criação da figura de homem branco europeu idealizado e que esses 
fundamentos predominam até hoje, faz-se necessário que esse ideal seja posto abaixo e 
reavaliado (ARROJO e RAJAGOPALAN, 1987, p.19, apud Muniz, 2016). 

Porque, além do pacto da branquitude em preservar sua imagem acerca da 
responsabilidade sobre as consequências do colonialismo e do racismo estruturado no 
Brasil (Bento, 2002), “qualquer produção de conhecimento que tenha como pilares o 
senso comum, a linguagem ordinária, as identidades, as revoluções do cotidiano será 
visto no mínimo com desconfiança, mesmo por aqueles que sofrem a pressão do 
paradigma dominante” (Muniz, 2016, p. 771). 

Quer dizer, será que os atingidos diretamente pelo processo da colonização não 
seriam dignos de fazer parte da história como narradores protagonistas? Significa que as 
histórias que preenchem os livros didáticos e feitas por pessoas brancas falando sobre 
pretos seriam as confiáveis? Confiáveis para quem? A quem essas histórias gravadas nos 
documentos oficiais e registradas nos livros querem proteger? Talvez o ego dos brancos 
que desfrutam dos privilégios e riquezas conquistados por meio da violência infligida aos 
africanos sequestrados e escravizados, assim como seus descendentes (Bento, 2002). 

E não só historicamente esses corpos foram animalizados, desumanizados e postos à 
margem, como também suas marcas linguísticas foram suprimidas, já que eram tidos 
como inferiores ao homem cartesiano, a quem recai os prestígios. Então, tinha-se que 
“esses corpos (pobres, mulheres, camponeses e não europeus) marcados pelo estigma 
das limitações cognitivas recebem seu lugar na economia das trocas linguísticas como os 
que não produzem, mas recebem” (Pinto, 2018, p. 713) 
​   

A estigmatização é uma máquina expressiva provida de uma força elocutória e que, 
conforme regras ou convenções socias, determina atos de linguagem tais como a ofensas e 
a ridicularização, exemplos de um conjunto variável de formas eficazes de produzir e 
distribuir papéis, obrigações e vínculos sociais, “estigmas” que marcam e demarcam os 
corpos. (Sales Jr., 2006, p. 233, apud Pinto, 2018, p. 713) 

 

81 



 

E as consequências de mais de trezentos anos de escravidão e naturalização do 
racismo como parte estrutural da nossa sociedade são desastrosas. Um exemplo disso é 
a legitimação de um tipo de fala e aversão às variações mais populares dela. Se de um 
lado você tem uma língua de prestígio, do outro tem aquela tida como “errada”, “feia”, 
“inferior” e sinônimo de “burrice”. 

As relações sociais também são pautadas assim. Uma passagem no texto de Lélia 
Gonzáles ilustra adequadamente essa preocupação do que se espera de 
comportamentos sociais aceitáveis e os reprimíveis, incluídos os modos de falar: 
​  

... Foi então que uns brancos muito legais convidaram a gente prá uma festa deles, dizendo 
que era prá gente também. Negócio de livro sobre a gente, a gente foi muito bem recebido 
e tratado com toda consideração. Chamaram até prá sentar na mesa onde eles tavam 
sentados, fazendo discurso bonito, dizendo que a gente era oprimido, discriminado, 
explorado. Eram todos gente fina, educada, viajada por esse mundo de Deus. Sabiam das 
coisas. E a gente foi sentar lá na mesa. Só que tava cheia de gente que não deu prá gente 
sentar junto com eles. Mas a gente se arrumou muito bem, procurando umas cadeiras e 
sentando bem atrás deles. Eles tavam tão ocupados, ensinado um monte de coisa pro 
crioléu da platéia, que nem repararam que se apertasse um pouco até que dava prá abrir um 
espaçozinho e todo mundo sentar juto na mesa. Mas a festa foi eles que fizeram, e a gente 
não podia bagunçar com essa de chega prá cá, chega prá lá. A gente tinha que ser educado. 
E era discurso e mais discurso, tudo com muito aplauso. Foi aí que a neguinha que tava 
sentada com a gente, deu uma de atrevida. Tinham chamado ela prá responder uma 
pergunta. Ela se levantou, foi lá na mesa prá falar no microfone e começou a reclamar por 
causa de certas coisas que tavam acontecendo na festa. Tava armada a quizumba. A negrada 
parecia que tava esperando por isso prá bagunçar tudo. E era um tal de falar alto, gritar, 
vaiar, que nem dava prá ouvir discurso nenhum. Tá na cara que os brancos ficaram brancos 
de raiva e com razão. Tinham chamado a gente prá festa de um livro que falava da gente e a 
gente se comportava daquele jeito, catimbando a discurseira deles. Onde já se viu? Se eles 
sabiam da gente mais do que a gente mesmo? Se tavam ali, na maior boa vontade, ensinando 
uma porção de coisa prá gente da gente? Teve um hora que não deu prá agüentar aquela 
zoada toda da negrada ignorante e mal educada. Era demais. Foi aí que um branco enfezado 
partiu prá cima de um crioulo que tinha pegado no microfone prá falar contra os brancos. E 
a festa acabou em briga... (Lélia Gonzales, 1984, p. 223) 

​  
Na citação acima, a autora consegue demonstrar um paralelo entre o saber, a 

legitimidade da fala e as relações sociais, numa ilustração de como os brancos detêm o 
conhecimento e se comportam de forma adequada, mas os negros, por sua vez, ficam 
“catimbando a discurseira deles”, se comportando de maneira animalesca e são 
repreendidos por isso. É traçado nessa passagem um embate do ideal racional e seu 
extremo oposto. Gonzáles encontra desse jeito um modo de expor o preconceito com 
o “pretuguês” e o ocultamento da figura feminina negra no processo que excluiu essas 
vozes, como disse Pinto (2018, p. 714), “A ideologia da ‘competência linguística’ 

82 



 

encontra seu contraponto na ‘irracionalidade’ do seu gesto racial”. E, ainda segundo 
Kroskrity (2000, p. 3, apud Pinto, 2018, p. 715), há “regimes” que invocam a exposição 
política em diversos aspectos, em consonância com a força coercitiva do Estado e a 
imposição de uma cultura maior sobre a menor, antropofagia essa que só ocorre porque 
o Estado é conivente (Pinto, 2018, p. 715). 

O que revela a grande estrutura construída para propositalmente silenciar certas 
comunidades desprestigiadas como a população negra, ao longo da história, e assim, 
embelezar o histórico do país e purificar o máximo possível seu passado, que na 
realidade carrega muito sangue de escravizados em suas páginas. 

Entre os brasileiros, um outro exemplo a ser citado desse regimento instaurado pode 
ser observado nas “conexões indexicais” estabelecidas entre signos linguísticos e fatores 
contextuais, o que prova a existência de hierarquias. Em outras palavras, se o falante 
utiliza bem sua competência linguística, ou seja, o mais próximo da língua culta, ele 
possui mais valor que alguém com uma fala marcada por traços mais populares, com uso 
de gírias, concordância que não esteja tão alinhada quanto prescreve a gramática 
normativa, etc. A sociedade divide assim o joio do trigo. Isso é cruel. Não existe nada 
mais injusto do que uma população que escolhe humanizar e valorizar uns em 
detrimento de outros. Nesse sentido, por pior que essas relações possam parecer, 
precisam ser estudadas. Deve-se chegar à raiz do problema, o processo de colonialismo, 
para estancar o alastramento das imposições de regimes decorrente dele. 

Nesse mesmo viés, Fanon expõe uma triste premissa: “todo povo colonizado – isto 
é, todo povo no seio do qual nasceu um complexo de inferioridade devido ao 
sepultamento de sua originalidade cultural – uma posição diante da linguagem da nação 
civilizadora, isto é, da cultura metropolitana” (2008, p. 34, apud Pinto, 2018, p. 716). 
Assim, até mesmo a camada mais oprimida de uma sociedade tende a corresponder a 
esse lugar subjugado no qual é colocada. Deve ser notório, por exemplo, que 
importamos muita cultura vinda da Europa e da América do Norte. Já percebeu? Temos 
algum tipo de complexo de que o que vem de fora, o que é gringo, é melhor do que o 
que é produzido aqui, em território nacional. E de maneira mais particular, há uma 
tendência ao branqueamento, tão explorado no texto de Bento (2002), que possuem, 
boa parte das pessoas pretas. 

Fanon nos indica que as relações raciais estruturam as práticas linguísticas, na medida 
em que tais relações foram construídas no processo colonial que alçou certa 
“racionalidade” à condição hegemônica e as línguas coloniais se tornaram o meio mais 
puro para a expressão dessa “racionalidade” (Mignolo, 2003; Bauman e Briggs, 2003; 
Makoni et al., 2003; Makoni e Pennycook, 2007, apud Pinto, 2018, p. 716) 

83 



 

 
Não obstante, consideremos quais poderiam ser a implicações do ato de fala. O ato de falar 
detém em si um poder. Porque ainda que a fala não seja concreta, possui efeitos concretos. 
E a partir do momento em que somos falados ao invés de nos permitirem dizer, passamos a 
ser “infantilizados (infans, é aquele que não tem fala própria, é a criança que se fala na 
terceira pessoa, porque falada pelos adultos)” (Pinto, 2018, p. 717). E como subverter esse 
silenciamento? Criando espaços para se fazer ser ouvido, poderia ser um caminho possível. 
Uma frase curta, que na verdade demanda solução muito mais complexa na prática. É 
contribuindo com essa missão, criando lugares para ter voz e ser escutado, que emergem os 
podcasts sobre Negritude e antirracismo. E não poderia ser de outra maneira, afinal, são 
canais abertos, acessíveis a qualquer um gratuitamente, desde que tenha acesso à internet. 
A contestação não pode ser outra, senão o fazer emergir o particularismo de toda e 
qualquer forma linguística como prática e rearticular as narrativas e os conhecimentos 
sobre linguagem como marcadamente locais, comprometidas com o local geopolítico e 
corpóreo-político de quem fala. (Pinto, 2018, p. 718) 

​  
Na afirmação acima, Plaza Pinto (2018) concebe que articular práticas sociais que 

articulem narrativas e conhecimentos que possam contribuir para o registro e 
propagação de marcas identitárias particulares presentes nas linguagens de comunidades 
marginalizadas, agregando ao cenário geopolítico e corpóreo-político, é uma forma de 
reverter seus ocultamentos político-histórico-sociais. 
 

3.​ As ideologias linguísticas nas práticas sociais sobre Negritude e 
antirracismo 

 
Intrinsecamente associadas às práticas sociais que levantam a bandeira de alguma 

causa, tem-se as ideologias linguísticas. 
 

Apesar das dificuldades linguísticas apresentadas pela noção de “ideologia”, o conceito de 
ideologia linguística [grifos do autor] veio ganhando terreno nos últimos anos em estudos 
sociolinguísticos e de antropologia que as concepções culturais são parciais, respondem a 
interesses e são sempre objeto de linguística, por expressar as relações que as 
representações estabelecem entre a língua e os seres humanos na vida social (Woolard, 
2012, p.19), abordadas de uma perspectiva crítica que não esquece polêmica. Por esse 
motivo, essa noção é também central para uma abordagem glotopolítica da linguagem 
(Lagares, 2018, p.212). 

 
Ou seja, por trás de qualquer concepção cultural que se possa ter, é imprescindível a 

existência de uma ideologia linguística que a sustente, a partir da qual podem ser 
expressadas ideias e representações linguísticas (Lagares, 2018, 212) da perspectiva 
crítica pretendida. No seio desse apontamento, encontram-se temas abordados em 

84 



 

podcasts, como a Negritude, o antirracismo e suas implicações, que demandam uma 
ideologia linguística própria. 

Tomemos neste artigo, as concepções de ideologia adotadas por Woolard (apud 
Lagares, 2018, p. 232), que a toma, primeiramente, como derivada e articulada pela 
experiência e pelo posicionamento social do indivíduo. E, em segundo lugar, como 
conjunto de representações associadas a posições de poder, quer seja de cunho social, 
político ou econômico, das quais desfrutam grupos dominantes para manutenção de sua 
glória, que pode ser usado para confrontar tais posições (Lagares, 2018, 213). De 
maneira complementar, Lagares (2018, p. 213) traz o recorte de José del Valle sobre a 
definição de ideologia linguística, que seria encarada como uma série de ideias que 
vinculam noções de linguagem, língua, fala e/ou comunicação com determinadas 
composições culturais, políticas e/ou sociais específicas, como as implicações de raça e 
racismo no Brasil. 
Falar sobre Negritude, por exemplo, é admitir um conjunto de fatores que estão 
associados ao tema, como por exemplo, que ainda criança, as pessoas negras precisam 
refletir sobre sua condição social, seja dentro de casa ou no ambiente escolar, onde 
normalmente os primeiros comentários racistas são escutados e percebe-se que os 
outros a veem como “a diferente” (Ribeiro, 2019, p. 23). Envolve toda uma construção 
coletiva e individual de consciência social e política ao qual se é apresentado ainda muito 
cedo. 

Particularmente, tenho memórias assim da minha infância, quando um grupo de 
colegas da sexta série começou a me chamar de “tocha”, porque eu costumava usar 
meu cabelo cacheado preso em um coque. Veja, o formato do coque, no cabelo de uma 
criança de 11 anos, se tornou uma piadinha entre os colegas. E não é só na infância que 
comentários e tratamentos de discriminação ocorrem. As marcas do racismo 
acompanham os pretos como um fardo ao longo de toda a vida. Na faculdade, quando 
um colega branco te risca de caneta preta durante a aula e diz que você nem precisa 
apagar o risco, “porque é tudo preto”, ou quando se vai ao shopping buscar uma 
encomenda e uma cliente branca pergunta se você é vendedora mesmo que você não 
esteja usando uma roupa nada parecida com a farda dos funcionários, assim, 
gratuitamente, associando que você só está ali para vender, não para consumir, como 
ela. Só para citar alguns casos pessoais. É exaustivo ser negra e ser antirracista numa 
sociedade estruturalmente racista. 

No entanto, é necessário continuar com a luta, combater essa estrutura. E isso só é 
possível com perspectiva histórica, com conhecimento sobre nossa ancestralidade e as 
amarras do presente. “O primeiro ponto a entender é que falar do racismo no Brasil é, 

85 



 

sobretudo, fazer um debate estrutural. É fundamental trazer a perspectiva histórica e 
começar pela relação entre escravidão e racismo, mapeando suas consequências” 
(Ribeiro, 2019, p. 9). 

 
“A sociedade escravista, ao transformar o africano em escravo, definiu o negro como raça, 
demarcou o seu lugar, a maneira de tratar e ser tratado, os padrões de interação com o 
branco e instituiu o paralelismo entre cor negra e posição social inferior” (SANTOS, 1983, 
apud RIBEIRO, 2019, p.11). 
 

A própria criação do termo “raça” foi uma construção política, feita para categorizar, 
demarcar, inferiorizar, oprimir e violentar um grupo de pessoas por causa de sua cor de 
pele. Tudo o mundo que conhecemos hoje é fruto do trabalho escravo ao qual foram 
submetidas as pessoas negras, proporcionando riquezas para as metrópoles e suas 
colônias. Como ressalta Hall, citado por Borges & Melo: 

 
É imperioso reiterar, em toda instância espacial e temporal, que o termo ‘raça’ possui é uma 
construção política e social. É a categoria discursiva em torno da qual se organiza um 
sistema de poder socioeconômico, de exploração e de exclusão – ou seja, o racismo’ 
(Stuart HALL, 2003, p.66 apud BORGES & MELO, 2019, p. 2). 

 
É inegável que o Brasil tenha se desenvolvido economicamente em cima do sistema 

escravocrata, que teve como base, ao longo de centenas de anos, o tráfico de mulheres 
e homens negros, que foram sequestrados de suas terras natais, de todos os cantos do 
continente africano. Vidas que constituíram a força de mão de obra que possibilitou e 
sustentou o advento de ganhos socioeconômicos que nunca usufruíram (BORGES & 
MELO, 2019, p. 2). 

Tendo essas conceituações em mente, é importante que se tenha a consciência de 
utilização de espaços como os podcasts com a representatividade da Negritude e 
debatendo questões antirracistas, já que na contemporaneidade, devido ao constante 
fluxo de informações a que somos bombardeados todos os dias por meio da internet, o 
mais sensato a ser feito é utilizar seus recursos midiáticos e suas significâncias com 
prudência e consciência. Como salienta bem Lagares (2018, p. 232): 

 
É curioso, e ao mesmo tempo compreensível, que a descolonização e a destemporalização 
que a internet produz com a reprodução de textos ou imagens produzidos não se sabe 
onde nem por quem, por exemplo, coincida com uma preocupação cada vez maior pela 
delimitação dos lugares de fala de cada pessoa na esfera pública. Quando, de alguma 
maneira, as possibilidades de falar e de ser ouvido são maiores, é importante ter presente 
onde, como e quem está falando por quem, dado que as formas de silenciamento, em meio 
ao barulho, são também muito mais sutis. Os movimentos das minorias sociais costumam 

86 



 

ser plenamente conscientes disso. De uma perspectiva enunciativa, os efeitos de verdade 
dos discursos dependem de quem seja o enunciador e quais sejam as condições de 
produção do enunciado[...]. Na fluidez extrema das formas de comunicação contemporânea, 
tentar captar essas diferenças e reconstituir elementos fundamentais da enunciação é uma 
questão de responsabilidade política (Lagares, 2018, p. 232). 

 
Então, cuidando do que é dito e acessado nas redes de podcasts, para que existam 

conteúdos de qualidade e com respaldo na veracidade é um modo de agregar à 
construção da história negra no Brasil, fornecendo dados para que se registre o lado 
negro da história e criando espaços de fala. 
 
4.​ A prática social do podcast e sua contribuição para formação identitária 

da comunidade negra no país 
 

A linguagem é campo de luta. Os lobos de que fala Hilda Hilst [...] se manifestam 
linguisticamente e podem ser combatidos (também) com a palavra, desde que entendamos a 
linguagem [...] como prática social. Obviamente, as intervenções sobre/na língua não 
impedem outro tipo de ativismo nem são contraditórios com outras formas de ação 
política. Mas nos usos linguísticos se manifestam posições ideológicas relativas a muitas 
polêmicas sociais, pois, “a palavra é o fenômeno ideológico por excelência” (Voloshinov, 
2009, p. 33, apud Lagares, 2018, 211). 

 
Como aponta Lagares, a linguagem é um forte campo para se lutar. É através dela que 

o povo consegue se comunicar, se fazer entender. Então, fazer uso da linguagem para 
brigar por espaço de fala, para ter voz, é combater o “inimigo” com suas “próprias 
armas”. Ora, se houve imposição de competência de fala e silenciamento das variáveis, 
que seja levantada, pois, a bandeira da resistência, falando e expondo as violências às 
quais a população negra foi submetida. Nada mais justo que os incomodados, 
descendentes de escravizados, oprimidos pela sociedade, toquem em assuntos 
desagradáveis e incomodem. A contemporaneidade e as mídias sociais têm sido ótimas 
aliadas de vários movimentos contra cultura hegemônica. E em meio a essas mídias, 
destacam-se os podcasts. 

Para além da linguagem, destaco aqui a importância de dois elementos fundamentais 
para a formação letramento crítico racial e social, mas também imprescindíveis para que 
se compreenda o problema do racismo estrutural na nossa sociedade, a necessidade de 
nos tornarmos todos, todas e todes, antirracistas, e que nos ajudarão a desconstruir as 
marcas do racismo presente em nós: a primeira delas, a importância da memória; e a 
segunda, o letramento racial. 

87 



 

O professor, advogado, filósofo e ex-ministro dos Direitos Humanos e da Cidadania 
do Brasil, Silvio Almeida, alerta que todas as questões derivadas do racismo estrutural 
em nosso país só podem ser resolvidas se conseguirmos compreender que o racismo e 
seus âmbitos político e histórico, também estão inseridos no processo de constituição 
das subjetividades humanas (2017, p. 40, apud Trigo, 2022, p. 3). E como nos instrui 
Djamilla Ribeiro (2019), em seu livro Pequeno Manual Antirracista, para combater o 
racismo é necessário que cada pessoa, preta e não preta, informe-se sobre racismo; 
enxergue a Negritude; reconheça os privilégios da branquitude; perceba o racismo 
internalizado em si; apoie políticas afirmativas na educação; leia autores negros; 
questione a cultura que consome; conheça seus desejos e afetos; combata a violência 
racial (Ribeiro, 2019, p. 4). Esses processos fazem parte do letramento racial. 

 
O letramento racial envolve etapas racionais e objetivas, tanto quanto subjetivas e sensíveis. 
Desconstruir os afetos racistas inconscientes – até que se veja sempre e acima de tudo 
humanidade de cada pessoa preta, conhecida ou desconhecida – é um longo processo, que 
exige atenção e dedicação constantes e depende de políticas públicas afirmativas, ou 
‘discriminação positiva’, como refere Schucman (2016), bem como depende da vontade e do 
trabalho individual de cada pessoa (Trigo, 2022, p.4). 

​  
E ao que diz respeito à memória, a comunidade negra, posta à margem da história do 

Brasil, possui o direito à memória, ao não apagamento de suas vidas (e mortes), direito 
a propagar sua história amplamente e tendo a si enquanto protagonista, não permitindo 
que os brancos privilegiados continuem falando de uma história que não os pertence. 

 
Memória é lembrança, mas também esquecimento. Na compreensão dos dicionários da 
língua está sempre associada ao ato de reter ideias e guardar impressões, mas na história 
precisamos compreender memória também como ausência, pois considerando que a 
construção da ‘história oficial’ foi e é seletiva, podemos depreender que a memória 
histórica é composta sempre pelo que foi lembrado e também pelo que foi esquecido ou 
excluído. Se observarmos, por exemplo, a memória presente em documentos escritos e 
‘oficiais’, vemos que a sua preservação permanece menos atingida pelo tempo do que a das 
tradições orais, tão relegadas durante séculos pelo Ocidente. (MEIHY & HOLANDA, 2019, 
p. 17, apud Afonso, 2012, p. 8) 

 
Para auxiliar no letramento racial e na obtenção da história que nos foi ocultada, a 

história oral pode ser utilizada como recurso desses registros e compartilhamento de 
experiências e vivências. Ao longo do tempo, a prática, também social, de utilizar a 
história oralizada para transmitir tradições, saberes e conhecimentos foi muito 
empregada por grupos sociais inviabilizados pela história hegemônica europeia e assim, 

88 



 

conseguiram passar adiante suas vozes e lutas, mesmo que tenham sido deixadas de fora 
dos registros oficiais. 

 
Sendo de baixo, das margens, das fronteiras, das pessoas, a história e a educação decolonial 
são fundamentais para uma autoafirmação dos povos latino-americanos e dos sujeitos 
invisibilizados pela história. O estudo das memórias a partir da história oral fez com que 
grupos sociais antes excluídos pudessem fazer ecoar suas vozes e narrar com protagonismo 
suas histórias. Trazer uma alternativa ao eurocentrismo da história tradicional e valorizar a 
trajetória dos povos colonizados e/ou atingidos pela colonização, que fazem parte da nossa 
ancestralidade, valorizando trajetórias de indivíduos pertencentes a grupos sociais 
historicamente marginalizados (negros, mulheres, indígenas, LGBTQIA+, por exemplo), é 
demonstrar que o passado dessas pessoas importa e que o presente delas é parte da 
história que está sendo construída. (Afonso, 2021, p. 3) 
 

As plataformas agregadoras de áudio, mais conhecidas como podcasts, são um gênero 
que começou a ser conhecido assim a partir do jornalista Ben Hammersley, que uniu as 
palavras ipod e broadcast (transmissão), em meados de 2004. No entanto, a distribuição 
de conteúdo de áudio é um pouco mais antiga, data dos anos oitenta, nos Estados 
Unidos, graças a uma programação com conversas e músicas em mídia física que era 
passada de mão em mão (Trigo, 2022, p.1). Foi somente a partir do surgimento da 
tecnologia RSS (Rich Site Sumary), que se tornou viável agregar um grupo de 
informações publicadas e oferecer acesso a elas, de acordo com o assunto de interesse 
particular de cada ouvinte. E, como essa tecnologia agregava postagem de arquivos em 
formato mp3, as plataformas que as recebiam ficaram conhecidas por agregadoras 
(Trigo, 2022, p. 2). 

Instaurados e abertos, esses espaços vazios das plataformas de podcasts passaram a 
ser preenchidos ao longo do tempo por pessoas pretas, que estão desenvolvendo um 
trabalho admirável na contação de narrativas históricas, realizando entrevistas e 
promovendo debates sobre ser negro e estar no Brasil atual diante dessa condição 
racial. Hoje, para citar alguns, temos o Mano a Mano, com mais de 38 mil seguidores, 
apresentado pelo vocalista do Racionais MC’s, o Mano Brown, em um ambiente onde o 
rapper entrevista personalidades negras (mas não somente) para debater sobre 
problemáticas sociais, dentre elas, o racismo; o Projeto Querino, que possui mais de 7 
mil seguidores, com apresentação de Tiago Rogero, produzido pela Rádio Novelo em 
parceria com a Revista Piauí, onde temos 8 episódios que contam a versão da história 
do Brasil que a maioria dos brasileiros desconhece: o negro como protagonista, 
desmascarando o sistema escravocrata e denunciando suas artimanhas. 

Também com apresentação de Tiago Rogero, há o podcast Vidas Negras, que 
acumula atualmente cerca de 985 seguidores, no qual somos apresentados, em cada 

89 



 

episódio, a uma personalidade negra histórica ou da atualidade; e há outro ainda, 
chamado História Preta, com mais de 3 mil seguidores, comandado por Thiago André e 
produzido pela B9, cuja temática se dedica a abordar narrativas sobre memórias 
históricas da população preta brasileira e do mundo. Assim como esses, existem vários 
outros podcasts que tratam das temáticas Negritude e Antirracismo e que juntos 
somam milhares de acessos. 

Particularmente, já aprendi bastante coisa sobre Negritude, decolonialismo, 
antirracismo e ancestralidade, de forma que nunca havia concebido na escola ou mesmo 
na graduação. Pensando nisso, dentre tantas práticas midiáticas contemporâneas que 
colaboram para difundir, divulgar, endossar e fortalecer o Movimento Negro, os 
podcasts têm ganhado espaço e promovido parte dessa mudança, atingindo um público 
amplo e contribuindo com essa missão. Então, seria certo pensar também, que por sua 
vez, esses programas acabam somando à formação de letramento racial e social de 
pretas e pretos em nosso país, a partir do momento que nos oferta a possibilidade de 
acessar memórias e constituir letramentos críticos raciais aos quais estávamos alheios. 

 
O ensino de história deve ser capaz de proporcionar ao indivíduo uma reflexão crítica 
acerca da sua condição como sujeito histórico, pensando sobre si e sobre o mundo que o 
cerca de maneira conjunta, olhando para o passado como eixo explicativo do presente, mas 
compreendendo que também está contribuindo para a história em cada ato de seu 
cotidiano. A consciência histórica, base do pensamento humano, contribui para a definição 
das identidades coletiva e pessoal, sendo um dos conceitos que nos auxiliam a compreender 
que a história é muito mais do que o passado e que o ensino de história tem um papel 
fundamental na construção da nossa sociedade (Afonso, 2021, p. 2). 

 
Se tomamos os podcasts como fontes contemporâneas da história negra, 

consequentemente, podemos admitir que sendo eles considerados como prática social, 
servem também de substância cultural, através de compartilhamento de narrativas, 
entrevistas e demais materiais, para integrar identidades sociais, que, como afirmou Hall 
(1997, p. 8, apud, Soares & Vicente, 2021, 12-13), são produzidas no interior da 
representação, a partir da cultura, não fora dela. Ou seja, esse perfil identitário é 
resultado de um processo que nos possibilita tomar posicionamentos acerca de 
definições que os discursos culturais (exteriores) proporcionam ou que nos 
constituímos subjetivamente (dentro deles). Assim, nossas subjetividades vão sendo 
elaboradas de maneira discursiva e dialógica. E, complementar a isso, as mídias que se 
valem de formatos sonoros podem (e estão) dando voz e ouvidos às vidas negras de 
nossa sociedade, porque nós importamos, sim, e é nossa vez de contar a nossa história. 
 

90 



 

REFERÊNCIAS 
 
AFONSO, Pablo Andrade. podcast Memórias Decoloniais: Trajetórias de Vida e 
Iniciativas que Ensinam uma História Outra. ANPPUH – BRASIL, 31° Simpósio Nacional 
de História. Rio de Janeiro – RJ, 2021. 
 
BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, 
Iray; BENTO, Maria Aparecida Silva (Org.). Psicologia social do racismo – estudos 
sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2002, p. 25-58. 
 
BORGES, Roberto Carlos da Silva; MELO, Glenda Cristina Valim de. Quando a raça e o 
gênero estão em questão: embates discursivos em​
rede social. Revista de Estudos Feministas, v. 27, n. 2, p. 1-13, 2019. 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais 
Hoje, Anpocs, 1984, p. 223-244. 
 
LAGARES, Xoán. Linguagem, ideologia e ativismo linguístico. In: LAGARES, Xoán. Qual 
política linguística? Desafios glotopolíticos​
contemporâneos, p. 211 - 234. São Paulo: Parábola, 2018. 
 
MUNIZ, Kassandra. Ainda sobre a possibilidade de uma linguística “crítica”: 
performatividade, política e identificação racial no Brasil,​
Delta, v. 32, n. 3, p. 767-786, p. 2016. 
 
PINTO, Joana Plaza. Ideologias linguísticas e a instituição de hierarquias raciais. 
ABPN, vol, 10, p.704-720, 2018. 
 
RIBEIRO, Djamilla. Pequeno Manual Antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
ROSÁRIO, Luana Paixão Dantas do. O Logocentrismo da Representação do Mundo. 
Ciências Sociais Aplicadas em Revista: Unioeste/MCR, v. 12, n. 23, p. 159 – 169, 2012. 
 
SOARES, Rosana de Lima. VICENTE, Eduardo. Áudio e ativismo social: uso das práticas 
do podcast para a visibilidade de um discurso feminista. In: Libro de Memoria – 
XXXII Congresso Alas Perú, Nuevas Mutaciones del Consumo Cutural em el 
Siglo XXI: Tecnologías, Espacios y Experiencias. Peru, 2019. 
 
TRIGO, Clara Faria. Vidas Negras e História Preta: podcasts dão voz ao invisível. XVIII 
Encontro de Estudos Multidisciplinares em Cultura, Salvador – BA, 2022. 

91 


