
 

 

 
 

ISSN: 2179-5428 
Entrevista | Interview 

 

 

doi: 10.28998/lte. 
 
Artigo licenciado sob a Licença Creative Commons 4.0 

Submetido em: 24/07/2025  
Aceito em: 03/09/2025 
Publicado: 20/10/2025 

e-Location: 19925  
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

1 

Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max 
Weber?: uma entrevista com Joaquín Abellán 

 
New horizons in the translation and interpretation of Max Weber?: An 

Interview with Joaquín Abellán 
 

Cristiano das Neves Bodart  
Doutor em Sociologia – USP 

Universidade Federal de Alagoas – UFAL, Brasil 
cristianobodart@gmail.com 

 
Resumo 
A entrevista com Joaquín Abellán, professor da Universidade Complutense de 
Madri e tradutor destacado de Max Weber para o espanhol, analisa erros comuns 
nas traduções tradicionais de seus textos, especialmente na América Latina. 
Abellán destaca a necessidade de revisões filológicas baseadas na edição crítica 
(Max Weber Gesamtausgabe), apontando problemas conceituais que distorcem o 
pensamento de Weber. Ele critica, por exemplo, a tradução de Beruf como “vocação” 
e de Herrschaft como “dominação”, além de questionar a interpretação usual da 
“democracia plebiscitária” como forma autoritária. Segundo Abellán, Weber se 
referia a mudanças nos partidos políticos, e não à defesa de regimes personalistas. 
A entrevista também aborda o papel de Marianne Weber na edição póstuma de 
Economia e Sociedade, a difusão internacional da obra e a influência de Talcott 
Parsons. Abellán propõe traduções mais fiéis ao original e defende uma leitura 
crítica, precisa e contextualizada de Weber, contribuindo para a renovação dos 
estudos sobre o autor. 
 
Palavras-chave: Max Weber; tradução; democracia plebiscitária; interpretação 
crítica; teoria social. 
 
Abstract 
The interview with Joaquín Abellán, teacher at the Complutense University of 
Madrid (Universidad Complutense de Madrid) and a prominent translator of Max 
Weber into Spanish, analyzes common errors in traditional translations of his texts, 
especially in Latin America. Abellán emphasizes the need for philological revisions 
based on the critical edition (Max Weber Gesamtausgabe), pointing out conceptual 
problems that distort Weber's thought. He criticizes, for example, the translation of 
Beruf as “vocation” and Herrschaft as “domination,” and also questions the usual 
interpretation of “plebiscitary democracy” as an authoritarian form. According to 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt


Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

2 

Abellán, Weber was referring to changes in political parties, and not to the defense 
of personalist regimes. The interview also addresses Marianne Weber's role in the 
posthumous edition of Economy and Society, the international dissemination of the 
work, and the influence of Talcott Parsons. Abellán proposes translations that are 
more faithful to the original and advocates for a critical, precise, and contextualized 
reading of Weber, contributing to the renewal of studies on the author. 
 
Keywords: Max Weber; translation; plebiscitary democracy; critical 
interpretation; social theory. 
 
Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma 
entrevista com Joaquín Abellán 
 
Cristiano Bodart: Para começar esta entrevista, o senhor poderia nos contar um 

pouco sobre a sua trajetória acadêmica e intelectual? Como chegou a se dedicar à 

tradução das obras de Max Weber? 

 

Joaquín Abellán: A minha trajetória universitária foi variada, ainda que dentro 
de áreas afins. Primeiro estudei Filosofia e Letras, depois Ciências Políticas e 
Sociologia e, por fim, Direito, obtendo três graduações. Durante um tempo, 

trabalhei na Administração Pública, na Presidência do Governo, em um cargo 
obtido por concurso público. 

Após alguns anos, decidi me dedicar exclusivamente à universidade, na 
Universidade Complutense. Ao longo da minha carreira acadêmica, fui 
progredindo em diferentes níveis até alcançar a cátedra na Faculdade de Ciências 

Políticas e Sociologia. Os meus estudos e as minhas pesquisas sempre estiveram 
relacionados ao pensamento alemão e à história da Alemanha. 

A minha tese de doutorado foi sobre Wilhelm von Humboldt, focando não apenas 
em sua abordagem educacional, mas especialmente em sua concepção do Estado, 

sua crítica ao absolutismo e suas propostas político-constitucionais para a Prússia. 
Humboldt foi inicialmente responsável pela área de Educação e fundou a 
universidade que hoje leva seu nome. Mais tarde, como ministro de Assuntos 

Constitucionais, elaborou um projeto de constituição representativa para a 
Prússia, que acabou não sendo implementado devido à sua destituição após 
desentendimentos com o chanceler Hardenberg. 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

3 

Comecei a tese na Alemanha, com uma bolsa do DAAD, na Universidade de 

Freiburg (Freiburg im Breisgau), no sudoeste do país, sob a orientação do professor 
Wilhelm Hennis, um cientista político que faleceu há alguns anos. Hennis, 
professor de Ciência Política e História das Ideias Políticas, dedicou-se nos últimos 

anos de sua vida ao estudo aprofundado da obra de Max Weber. Segui, em parte, o 
caminho que vi nele. Ao me concentrar em Max Weber, a primeira coisa que fiz foi 
começar a traduzir alguns de seus escritos. Embora alguns já estivessem em 

espanhol, considerei que era possível melhorar as traduções para torná-las mais 
fiéis aos textos originais. 

A obra de Weber teve uma enorme recepção mundial, mas sua interpretação deu 
origem a certas abordagens que, com o tempo, me pareceram inadequadas. 

Especialmente nos últimos anos, percebi com mais clareza como algumas 
interpretações – sobretudo no que diz respeito a seus escritos políticos e à sua 
sociologia política – geraram uma visão estereotipada com a qual não concordo. Por 

isso, recentemente, venho me dedicando a questionar essas leituras, oferecendo 
novas traduções ou explicações alternativas. Foi assim que comecei a trabalhar 
com Weber, sem deixar de lado minha atuação como professor de História da Teoria 
Política. Weber está naturalmente presente nos temas e, sobretudo em uma 

faculdade de Ciências Políticas e Sociologia, é muito estudado e citado, mas 
acredito que ainda persistem perspectivas analíticas que considero inadequadas. 

Com Weber, talvez a primeira coisa que fiz foi a tradução de A ética protestante em 
2001. Depois vieram outras traduções; A ética protestante foi reimpressa várias 

vezes, e em 30 de janeiro de 2025 saiu a sua terceira edição, após múltiplas 
reimpressões. Ou seja, já faz quase 30 anos que publico sobre Weber. 
 

Cristiano Bodart: O que motiva a retradução dos textos de Max Weber para o 

espanhol, considerando que já existem versões traduzidas nesse idioma? 

 

Joaquín Abellán: Sim, como mencionei antes, percebia que as traduções feitas na 
Espanha, no México ou na Argentina, por exemplo, não estavam atualizadas. A 
grande obra Economia e Sociedade foi traduzida para o espanhol no México, pelo 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

4 

Fundo de Cultura Econômica, em 1944, mas a edição alemã das Obras Completas 

de Weber apresentou esse texto de uma forma muito diferente da edição publicada 
na Alemanha em 1921-1922, que passou por várias edições e acréscimos 
posteriormente. A edição alemã atual mudou completamente o que conhecíamos 

como Economia e Sociedade (Wirtschaft und Gesellschaft). 

Quanto à tradução para o espanhol, eu sentia que não conseguia compreender o 
próprio texto. Percebi que, por exemplo, não entendia bem a diferença entre a ação 
racional com relação a fins e o outro tipo de ação que Weber denomina wertrational. 

Em torno desse termo/conceito, creio que houve muitas interpretações que não 
correspondem ao que Weber realmente diz em Economia e Sociedade ou em outras 
obras às quais recorri para compreendê-lo melhor. 

Foi assim que comecei a traduzir alguns de seus escritos: primeiro, capítulos de 

Economia e Sociedade, e depois outros textos relacionados, sobretudo, com sua 
concepção da ciência social, a objetividade do conhecimento e a razão pela qual essa 
disciplina não pode emitir juízos de valor nem fundamentar valorações. Também 

trabalhei em seus escritos políticos, especialmente alguns que ainda não estavam 
traduzidos, redigidos nos últimos anos de sua vida. Entre eles, sua crítica à 
Constituição do Deutsches Reich, o Estado alemão unificado entre 1871 e 1918, e 

suas propostas para o que poderia ser a Constituição da República de Weimar. 

É nesse tema que vi mais interpretações infundadas, que não correspondem aos 
textos de Weber. Criou-se uma imagem de Weber como um antiliberal e 
antiparlamentar. E acredito que há uma confusão profunda nesse ponto, que talvez 

possamos discutir. Por exemplo, o seu escrito sobre o presidente da república foi 
interpretado de uma maneira que ignora o que Weber realmente está propondo. 
Daí surgiu essa ideia exagerada do “líder carismático”, mas não encontro em seus 

textos o que muitos afirmam que Weber escreveu sobre esse conceito e seu contexto 
histórico (Weber morreu em junho de 1920). 

Esse tem sido o meu esforço nos últimos anos: tentar esclarecer e explicar essa 
questão. Nesse sentido, acredito que tenho trazido uma contribuição importante – 

claro, sujeita à discussão. Já publiquei alguns trabalhos a respeito e espero que 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

5 

tenham difusão. Para mim, a interpretação habitual da “democracia plebiscitária” 

em Weber é equivocada. Não acredito que Weber a compreenda da forma como 
normalmente é divulgada – inclusive no Brasil. Lembro que um professor de 
Sociologia de Hamburgo (Stephan Breuer) esteve há alguns anos em conferências 

no Brasil, onde apresentou um artigo em alemão que depois foi publicado em 
português. Discordo completamente da oposição que ele faz entre “democracia 
plebiscitária” e “democracia representativa”, porque a democracia plebiscitária, 

afirmo eu, está situada em Weber em um nível diferente do de uma forma de 
Estado ou de governo. 

Tudo isso me levou a traduzir mais alguns textos, em busca de esclarecimento. 
 

Cristiano Bodart: O senhor poderia destacar os aspectos centrais da sua revisão 

das traduções das obras de Weber? Em que pontos suas versões diferem das 

anteriores? 

 
Joaquín Abellán: Basicamente, acredito que os conceitos ou termos que traduzi 
de outra forma, bem como as explicações que ofereci, são bastante diferentes do 

que é habitual em espanhol. Além disso, vejo que isso também acontece nas edições 
francesas e, pelo que observei, nas versões em português. 

Isso tem a ver, por exemplo, com conceitos como Beruf (a política como Beruf, a 
ciência como Beruf). Normalmente, em espanhol, tem-se traduzido como “vocação” 

– “A ciência como vocação” e “A política como vocação”. Eu aprofundei a explicação 
desse termo e propus uma alternativa, porque acredito que o sentido do conceito se 
orienta mais para a ideia de “profissão”, de trabalho, de atividade laboral. Por isso, 

considero mais adequado traduzi-lo como “a política como uma atividade”, “a 
atividade política” (a profissão de político), ou da mesma forma “a ciência como 
profissão”, ou seja, como a atividade do cientista. 

Evidentemente, ao tratar da atividade que constitui a profissão do cientista ou do 

político, surgem nuances relacionadas à concepção que Weber tinha de Beruf. Ele 
explica em vários escritos – especialmente em A ética protestante e o “espírito” do 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

6 

capitalismo – que se trata de uma profissão, um trabalho, uma ocupação, com 

certos aspectos que poderíamos qualificar como de ressonância religiosa. Segundo 
Weber, esse era o conceito presente entre os protestantes: Beruf como a realização 
de uma atividade em resposta a um chamado divino, ou seja, o trabalho como uma 

atividade agradável aos olhos de Deus. Esse conteúdo, de fato, está vinculado, 
segundo ele, à tradição protestante e à sua maneira de entender o trabalho, a 
profissão e a vida no mundo – distinta da visão católica. 

Preciso admitir que, quando falo em minhas aulas sobre “política como profissão”, 

nem sempre tenho êxito, porque a denominação “vocação” está muito difundida. 
Em espanhol – e creio que em português acontece algo semelhante – “vocação” 
normalmente entendemos como uma disposição ou inclinação para exercer uma 

profissão ou um trabalho pelo qual nos sentimos especialmente atraídos. E esse, 
no entanto, não é o ponto central de Beruf em Weber, como ele explica em A ciência 

como profissão (1917). Em nosso idioma, costumamos restringir a ideia de vocação 

profissional a expressões como “gosto da minha profissão”, “sinto-me motivado com 
o meu trabalho”. Também falamos de profissões especialmente vocacionais, como 
ser padre ou médico – isto é, profissões que requerem uma entrega ou dedicação 

especial. 

No entanto, ao falar da ciência social e da política, Weber está tratando de em que 
consistem essas atividades e quais são os seus limites. No caso da ciência social, o 
limite é que ela não pode estabelecer juízos de valor, pois sua função é explicar um 

fenômeno social: porque ocorreu de determinada forma e não de outra, quais foram 
suas causas ou motivos e quais foram suas consequências. No caso da política, o 
limite está no fato de que o político não deve esquecer que desempenha uma 

atividade de luta pelo poder em nosso mundo – um mundo que, para Weber, não é 
racional do ponto de vista moral – e a política é uma atividade que utiliza a força; 
ou seja, o guia do político não pode ser de convicções de caráter absoluto que aspire 

a realizar-se “aconteça o que acontecer”. 

Tenho refletido bastante, especialmente nos últimos anos, sobre os limites que 
Weber impõe à ciência social. Para ele, a análise social, a análise histórica, não 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

7 

pode fundamentar, a partir da análise empírica da realidade, as valorações morais, 

filosóficas ou, em geral, os chamados juízos de valor. Por isso, é fundamental que 
esses conceitos sejam corretamente compreendidos. É por isso que dei tanta 
importância ao tema da objetividade e a outros escritos metodológicos de Weber 

sobre a diferença entre, por um lado, a análise e a explicação científico-social e, por 
outro, a formulação de juízos de valor. 

Alguns desses textos já estavam traduzidos, por exemplo, na Argentina, mas nas 
minhas traduções precisei me distanciar deles em alguns pontos fundamentais. 

Outro conceito no qual acredito ter contribuído é o de “tipos ideais”, um tema 

inevitavelmente presente na obra de Weber. No entanto, não encontrei uma 
definição de “tipo ideal”, que considere certos trechos em que o próprio Weber 
oferece uma definição do termo. Ao falar de tipos ideais, costumo dizer 

expressamente que “tipos ideais” é o termo que Weber utiliza para os conceitos das 
ciências sociais, ou seja, para as construções teóricas e conceituais que o 
pesquisador utiliza. Tratam-se de conceitos elaborados de forma específica, cuja 

relação com a realidade é distinta da estabelecida pela filosofia ou pelas ciências 
naturais e que, no caso das ciências sociais, são construídos como instrumentos 
para a realização da investigação empírica. 

É o próprio Weber que, em um trecho do artigo publicado na revista Logos (1917), 
escreve que chama esses conceitos de “tipos ideais”, mas que poderia ter lhes dado 

outro nome. Continuamos utilizando o termo “tipo ideal” porque foi o nome que ele 
deu, mas, essencialmente, trata-se das conceitualizações, das categorias 
conceituais das ciências sociais. Esses trechos aos quais me refiro não costumam 

ser mencionados nem considerados, e eu os coloquei em primeiro plano. 
 
Cristiano Bodart: Traduções imprecisas podem levar a interpretações 

equivocadas. Na sua opinião, isso aconteceu com o pensamento de Max Weber? 

 

Joaquín Abellán: Sim, sobretudo porque, para mim, já existe um problema de 
base: o conceito de “democracia plebiscitária” está na origem de muitas 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

8 

interpretações que considero completamente inadequadas, mas esse é um 

problema recorrente na história dos conceitos. 

Parte da minha pesquisa tem se concentrado justamente nisso, na história dos 
conceitos, e, concretamente, trabalhei alguns deles. Publiquei em espanhol, pela 
Alianza Editorial, estudos sobre a história dos conceitos de democracia, política, 

Estado e soberania, de nação (na Alemanha, na Inglaterra e na França). 
Atualmente, estou preparando um estudo sobre o conceito de nação na Espanha, 
que será publicado em um volume separado. Na história dos conceitos, pude 

constatar que é comum muitos autores se apropriarem de um termo ou palavra da 
tradição ou de outros autores, mas atribuindo a eles um significado ou conteúdo 
semântico diferente do que aquele autor (ou período histórico) originalmente dava. 

Acredito que é exatamente isso que aconteceu com o termo “democracia 
plebiscitária”. 

Tem sido muito comum interpretar Weber em relação à “democracia plebiscitária”, 
ao “líder carismático” e tudo mais, seguindo a linha de Carl Schmitt, que, na 

verdade, teve pouquíssimo contato pessoal com Weber – apenas um seminário na 
Universidade de Munique. No entanto, parece claro que Schmitt não tinha nada a 
ver com o pensamento de Weber; na verdade, ele era contrário a ele. A palavra 
usada por Schmitt não guarda nenhuma relação com o sentido e o conteúdo 

semântico que Weber lhe atribuía. 

Esse tem sido o tema sobre o qual mais tenho refletido recentemente. Ou seja, 
diante de toda uma tradição que já dura décadas – e que remonta a Wolfgang 
Mommsen, no fim dos anos 1950 e no início dos anos 1960 –, minha posição é que 

a “democracia plebiscitária” não é um tipo de democracia oposta à representativa 
ou a outras formas de democracia, como já apontei antes. 

O próprio Weber, em A política como vocação – conferência proferida para 
estudantes da Universidade de Munique em janeiro de 1919 e publicada na 

primavera do mesmo ano, com o título Politik als Beruf –, utiliza o termo 
“democracia plebiscitária” para se referir ao fenômeno da transformação dos 
partidos políticos ao longo do século XIX e o início do século XX. Essa transformação 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

9 

consistiu na evolução dos partidos rumo a estruturas organizadas e centralizadas, 

com sua própria burocracia e líderes. Esse processo de mudança é o que Weber 
denomina “democracia plebiscitária”. 

O curioso é que em A política como vocação há um trecho em que, após falar sobre 
esse fenômeno histórico e sociológico de transformação dos partidos, Weber escreve 

que esse fenômeno é “dito com outras palavras, a introdução da democracia 
plebiscitária”. Nessa obra, ele analisa esse processo de transformação dos partidos, 
especialmente nos Estados Unidos e na Inglaterra. Explica que, em meados do 

século XIX – e nos Estados Unidos, até um pouco antes –, os partidos, com seus 
líderes e estruturas burocráticas, tornaram-se o centro da política, deslocando 
aqueles que haviam dirigido a política até então. Nas décadas anteriores, após a 

consolidação dos Estados constitucionais e depois das revoluções francesa e norte-
americana, os principais atores políticos eram os deputados parlamentares (em 
conexão com os “notáveis” de seus respectivos distritos eleitorais). Esses 

deputados, ainda sem uma organização centralizada, eram eleitos em distritos 
pequenos (e por um número reduzido de eleitores). No caso da Inglaterra e dos 
Estados Unidos, eram, então, os próprios parlamentares que dirigiam e 

estabeleciam a política (em ligação com as elites locais). 

A grande mudança ocorre quando os partidos se transformam em estruturas mais 
organizadas e passam a ter um papel central. A partir de então, são os partidos e 
seus líderes que comandam a política e exercem autoridade sobre seus próprios 
parlamentares. Esse é o ponto-chave. E isso é o que tem acontecido – e continua 

acontecendo – há mais de um século: embora a atividade legislativa ocorra no 
parlamento, a direção política já não está mais nas mãos dos próprios 
parlamentares, mas dos partidos, por meio dos quais os cidadãos elegem seus 

representantes. 

É a isso que Weber chama de “democracia plebiscitária”. Para ele, esse é o caso 
mais significativo de “poder plebiscitário”. E “poder plebiscitário” é, para Weber, 
um tipo de poder que combina elementos do poder carismático com o poder 

legal/racional. Weber considera como exemplos de “poder plebiscitário” tanto 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

10 

aquilo que ocorre nos partidos modernos desde então – ou ocorria em sua época – 

quanto certas formas de Estado, nas quais existiram chefes de Estado cujo poder 
combinava o legal/racional com o carismático. Ele menciona, por exemplo, os 
Napoleões na França (cesarismo ou bonapartismo), em que se combinava a eleição 

pelos cidadãos com a concentração do poder, subvertendo o princípio democrático 
para, no fim das contas, governar de forma autoritária, legitimando suas decisões 
por meio de plebiscitos. 

Para mim, o grande erro em torno desse conceito foi entender “democracia 

plebiscitária” como uma espécie de democracia direta, ou uma democracia baseada 
no carisma pessoal do líder, quando na verdade Weber está se referindo à 
transformação moderna dos partidos. Em outras palavras, a “democracia 

plebiscitária” é, na verdade, o fenômeno da transformação dos partidos que ocorreu 
na Inglaterra. Essa transformação foi acelerada, sobretudo, com a reforma eleitoral 
de 1867-1868, e nos Estados Unidos ocorreu ainda antes, desde a época de Andrew 

Jackson (sétimo presidente dos EUA, de 1829 a 1837), na segunda década do século 
XIX, entre 1820 e 1830. 

Desculpe insistir, mas acho isso muito importante: se Weber estuda a “democracia 
plebiscitária” em dois tipos diferentes de Estado, não se pode interpretá-la como 
uma democracia direta ou como um regime em que uma única pessoa concentra 

todo o poder. O fato de esse fenômeno ter ocorrido em dois sistemas de governo 
distintos – uma república presidencialista e uma monarquia parlamentar – 
demonstra que o seu significado está em outra dimensão. E, até onde sei, nunca vi 

isso sendo apresentado dessa forma por ninguém. E é o próprio Weber quem afirma 
– e repito textualmente –: “esse fenômeno é, dito com outras palavras, a introdução 
da democracia plebiscitária”. Ou seja, a introdução dos novos partidos, inclusive 

em dois sistemas políticos distintos. 

Weber destacou um fenômeno que continua atual no que diz respeito à centralidade 
dos partidos políticos. Os partidos modernos são os que dominam a política hoje. 
Quando há eleições parlamentares ou presidenciais, são os líderes e os partidos que 

elaboram as listas de candidatos, conduzem as campanhas eleitorais e, em última 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

11 

instância, promovem alguém para ser chefe de governo – no caso de uma 

monarquia parlamentar – ou presidente, em uma república presidencialista. 
 
Cristiano Bodart: Weber se tornou um clássico da Sociologia em nível mundial, 

em parte graças à tradução de suas obras para diversos idiomas. Além da 

qualidade de seus trabalhos, que outros fatores contribuíram para a sua difusão 

internacional? 

 
Joaquín Abellán: Acredito que isso se deve ao fato de Weber ter sido um dos 
primeiros a introduzir a sociologia – ou seja, um estudo da sociedade e da história 

realizado de uma forma diferente daquela que existia até então, com um tipo 
específico de conceitos: os chamados tipos ideais. Esses são os conceitos das ciências 
sociais, que não funcionam como os da filosofia nem como os das ciências naturais. 

Eles possuem uma “objetividade” – sempre entre aspas – relativa, tanto em função 
da natureza de seu objeto de estudo quanto da forma como são construídos. 

Além disso, Weber se tornou especialmente conhecido por ocasião do centenário de 
seu nascimento, em um congresso realizado em 1964, na Alemanha, com 

especialistas do país e com muitos professores alemães que haviam se exilado nas 
décadas anteriores. Na ocasião, foram abordados diversos temas centrais de sua 
sociologia e, também, se difundiu a tese de que os escritos de Weber teriam, de 
alguma forma, preparado os alemães para aceitarem o autoritarismo que culminou 

na catástrofe do nacional-socialismo. Agora, você me pergunta: como tudo isso foi 
relacionado a Weber? Teria sido por seu conceito de carisma? Ou por suas propostas 
sobre a presidência da futura república? 

Resumidamente: no que diz respeito à sua proposta sobre o presidente da 

república, há dois textos fundamentais. Um muito breve, de fevereiro de 1919, 
sobre o presidente do Deutsches Reich, logo após a Assembleia Constituinte de 
Weimar eleger o primeiro presidente da república (Friedrich Ebert, do partido 

SPD). Esse texto é quase um resumo de um texto mais extenso escrito por ele em 
1918, após o fim da guerra e com os olhos voltados para o futuro imediato. Nesse 
texto, Weber propunha uma mudança fundamental em relação ao sistema político 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

12 

anterior: ele defendia uma república, pois acreditava que a monarquia não servia 

mais para o futuro, e acreditava que a república deveria ter um presidente eleito 
por todos os cidadãos (sufrágio universal masculino e feminino). 

Por que essa preferência? Weber analisou várias opções para a forma de escolha do 
presidente: uma presidência federal, como a da Suíça; uma presidência eleita pelas 

câmaras parlamentares, como na Terceira República Francesa; ou um presidente 
eleito diretamente pelos cidadãos – hipótese pela qual ele optava. Um dos erros de 
interpretação é supor que, porque Weber defendia um presidente eleito 

diretamente pelos cidadãos e não pelo parlamento, ele queria eliminar o 
parlamento. Nada mais distante da verdade. Para ele, deveria haver duas câmaras: 
uma eleita por sufrágio universal, como mencionei, e uma câmara federal, 

representando os Länder, pois ele defendia um Estado federal e democrático. Esse 
presidente, no entanto, deveria estar sujeito à constituição e às leis. Weber afirma 
isso com clareza nesses dois textos escritos após a guerra. 

Por isso me pergunto: como se construiu a ideia de que Weber apoiava uma 

“democracia plebiscitária” que poderia levar ao totalitarismo? Já mencionei que, 
quando Weber fala de “democracia plebiscitária”, ele não está se referindo a uma 
forma de Estado ou de governo. Você percebe, Cristiano, como certos conceitos 

foram sendo articulados até formar uma imagem distorcida de Weber? De onde 
surgiu essa ideia? Seus escritos são claros – e, também, são claros os motivos pelos 
quais ele preferia um presidente eleito diretamente pelo povo: para que esse poder 
institucional servisse à unidade do novo Estado e à tarefa de reconstrução social e 

econômica da Alemanha após a guerra. 

Quando se insiste, como crítica a Weber, que ele queria uma república 
presidencialista, geralmente se omite que ele também propunha um parlamento – 
que controlaria o governo –, ou seja, um parlamento com papel relevante, mesmo 

que não tivesse competência para eleger o presidente, já que este seria eleito 
diretamente pelos cidadãos. Em suas propostas sobre a presidência do Estado não 
há nada que aponte para o autoritarismo. Ele escreve que o presidente deve 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

13 

cumprir as leis e ter sempre diante de si “a corda e a forca”, para lembrar-se de não 

ultrapassar os limites de seus poderes institucionais. 

É por isso que, quando sua proposta é interpretada como indicadora de uma 
“democracia plebiscitária” – no sentido de uma democracia direta –, ignora-se que 
“democracia plebiscitária” não tem nada a ver com isso, porque, como venho 

insistindo, para Weber esse termo não designa uma forma de Estado e nem de 
governo. Eu me pergunto: em que momento Weber chama de “democracia 
plebiscitária” a sua proposta para Weimar? 

É aí que surgem muitas das confusões. Weber propunha que o presidente tivesse 

os poderes estabelecidos na Constituição – diretamente relacionados com a 
reconstrução da Alemanha –, mas sempre dentro dos limites da própria 
Constituição, que, para ele, estava acima dos poderes do Estado. Essa era a ideia 

central da Constituição de Weimar. 
 
Cristiano Bodart: Qual é a tradução que o senhor propôs para o termo que 

comumente tem sido traduzido como “dominação”? 

 
Joaquín Abellán: Acredito que o problema está no que entendemos, em português 

ou em espanhol, por “dominação”. O que chamamos de dominação? 

Se me disserem que dominação é um poder com capacidade de se impor sobre 
outras pessoas, inclusive contra a vontade delas, então estaríamos falando de um 
conceito de poder que é diferente de outro: o de um poder que também se impõe 
sobre os outros, sim, mas que é aceito porque existe algum motivo que o justifica – 

e, portanto, um motivo para a obediência. São claramente dois conceitos distintos 
de poder. O primeiro é mais genérico e indefinido: um poder de uma pessoa que se 
impõe sobre outras, mas que também poderia não se impor, se assim o desejasse. 

Alguém tem poder hoje e se impõe, mas amanhã pode decidir não exercê-lo. É um 
conceito pouco preciso, variável. O segundo conceito, em contrapartida, é um poder 
que se impõe, mas é aceito, porque há uma razão ou um fundamento para tal 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

14 

imposição e para que ela seja aceita: a relação estabelecida nesse segundo conceito 

oferece base para uma relação estável entre quem manda e quem obedece. 

Como diferenciamos esses dois tipos de poder em português ou espanhol? Um poder 
que se impõe de forma arbitrária, e outro que se impõe porque existe um 
fundamento para o mando e a obediência – ou seja, um poder legitimado, 

fundamentado? 

Em alemão, Weber chama de Macht o poder arbitrário, discricionário, que pode se 
impor ou não, conforme a vontade de quem o detém. Tem a capacidade de se impor, 
mas também de não fazê-lo. Não se estabelece uma relação de poder estável; é um 

poder indeterminado (“sociologicamente amorfo”, como diz Weber). Já Herrschaft 
é o nome que ele dá ao poder que se impõe e que tem uma razão ou causa para 
obrigar e ser aceito. 

Se traduzirmos Herrschaft como “dominação” em espanhol (ou em português), 

geramos uma confusão, porque, em nossos idiomas, “dominação” geralmente se 
refere a um poder que se impõe sobre os outros, inclusive contra a vontade deles, 
de forma arbitrária ou discricionária – ou seja, que se exerce ou não conforme o 

desejo de quem domina. Mas isso é justamente o que Weber chama de Macht. 
Estaríamos, então, traduzindo Herrschaft com o conteúdo de Macht, ou seja, 
exatamente o contrário do que Weber faz. 

Percebe o problema? Por isso, a minha proposta é distinguir entre esses dois tipos 

de poder. Tanto Macht quanto Herrschaft são formas de poder, mas Herrschaft 
implica uma relação que pode ser aceita – ou seja, trata-se de um poder 
fundamentado, legitimado (para mandar e para ser obedecido). E é exatamente 

isso que Weber faz. Por isso, proponho traduzir Herrschaft como “poder legítimo” 
(legitimado, fundamentado) e Macht como “poder simples”, ou seja, o poder de 
imposição pura e simples. 

Mais ainda, em um de seus escritos publicados postumamente, Weber não fala 

apenas de Herrschaft, mas a define explicitamente como legitime Herrschaft, ou 
seja, “poder legítimo”. Com esse adjetivo, ele ressalta claramente o conteúdo 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

15 

diferenciado de Herrschaft em relação a Macht: um poder que se impõe porque há 

um motivo que justifica a sua aceitação. 

E é isso que trago na minha proposta de tradução: Herrschaft como poder legítimo 
(legitimado, fundamentado). Eu mesmo comecei utilizando a tradução tradicional 
– dominação, domination, dominação – até que a substituí pela contradição 

conceitual que ela encerrava. 
 
Cristiano Bodart: A fama de Weber tem estado muito ligada, pelo menos no 

Brasil, à ideia de que Marianne Weber colaborou na tradução e na difusão de seus 

textos. Por um lado, é inegável a qualidade de sua produção intelectual, mas, por 

outro, também existiu uma estrutura que facilitou a sua difusão. Quais fatores o 

senhor considera que contribuíram para que Weber ultrapassasse as fronteiras da 

Alemanha e alcançasse reconhecimento internacional? 

 

Joaquín Abellán: Muitos fatores contribuíram para a difusão de Weber. Por um 
lado, diversos alemães emigrados, especialmente judeus, o traduziram para o 
inglês após se estabelecerem nos Estados Unidos. E o sociólogo Talcott Parsons, 

por exemplo, que esteve na Alemanha no final dos anos 1920 e 1930 para realizar 
a sua tese de doutorado, teve um papel enorme na divulgação de Weber, oferecendo 
uma interpretação dele como um sociólogo funcionalista. Essa interpretação tem 

sido criticada com razão, assim como sua tradução – veja-se, por exemplo, as 
traduções para o inglês feitas por Keith Tribe. 

Sobre o que você menciona a respeito de Marianne Weber: é verdade que ela 
preparou o livro Economia e Sociedade para a primeira edição (já que Weber só 

conseguiu revisar os quatro primeiros capítulos antes de sua morte), escreveu uma 
biografia de seu marido na qual foi incluindo trechos de seus escritos e sempre se 
preocupou em organizar os trabalhos que ele havia deixado. No entanto, como 

mostraram os editores das Obras Completas (Max Weber Gesamtausgabe), ela 
cometeu muitos equívocos, e por isso a edição atual de Economia e Sociedade é 
totalmente diferente da primeira edição alemã e das edições subsequentes, que 

serviram de base para traduções em outros idiomas. 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

16 

A tradução espanhola publicada no México (pelo Fondo de Cultura Económica) é 

de 1944, e a segunda edição já se baseou na quarta edição alemã, de 1964, realizada 
por Johannes Winckelmann. Pelo que pude observar, os italianos já produziram 
uma edição diferente, e os franceses também estão começando a revisar a edição 

antiga. No entanto, a edição mexicana ainda não mudou, embora tenha sido 
complementada com extensos comentários de Gil Villegas. 
 

Cristiano Bodart: Como o senhor avalia a recepção atual da teoria weberiana na 

Espanha? Que impacto espera das introduções mais recentes, incluindo aquelas nas 

quais o senhor tem participado? 

 
Joaquín Abellán: A recepção de Weber na Espanha ocorreu não apenas por meio 
da edição mexicana de Economia e Sociedade, mas também pela mediação de 

autores anglo-saxões que escreveram sobre Weber. É uma pena, aliás, que não haja 
colaboração entre várias editoras hispano-americanas, por exemplo, para que se 
lançassem edições dos textos de Weber em conformidade com as Obras Completas 

em alemão. Teria sido muito útil coordenar esforços para revisar ao menos as obras 
de Weber traduzidas para o espanhol nas diversas áreas: metodologia das ciências, 
religião, política, por exemplo. 

No mundo hispânico temos muitos textos de Weber traduzidos e reeditados 

repetidamente sem que essa revisão tenha sido feita – como A ética protestante e o 

“espírito” do capitalismo, A ciência como vocação, A política como vocação, A 

sociologia da religião, além de vários escritos metodológicos e políticos. Em alguns 

desses casos, a tradução nem sequer foi feita diretamente do alemão. Esse era o 
caso, por exemplo, da edição de O político e o cientista, mas, na minha edição mais 
recente, publicada pela Alianza Editorial – uma das principais editoras da 

Espanha –, a tradução foi feita diretamente do texto original em alemão. 

Quanto à influência que minhas edições de Weber possam vir a ter, sinceramente, 
não sei o que te dizer. Ficaria muito feliz se elas fossem levadas em conta e 
ajudassem a fomentar o debate sobre Weber. Posso te dizer, no entanto, que me 

deparo com frequência com o fato de que, quando explico as minhas edições de 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

17 

Weber (que geralmente incluem um glossário de nomes próprios, entre outras 

ferramentas) ou nas minhas aulas universitárias, o quadro interpretativo de 
Weber já está muito cristalizado. Costuma-se repetir esse mesmo quadro em 
diversas áreas da obra weberiana – tanto em aspectos fundamentais de sua 

metodologia quanto em sua sociologia política – sem questionamentos. A mim 
mesmo levou certo tempo até que me sentisse à vontade para apresentar traduções 
e interpretações que diferem das tradicionalmente estabelecidas. 

À medida que fui aprendendo melhor o idioma alemão, e tendo sido professor em 

Berlim durante vários semestres – o que me permitiu acessar os textos originais 
de Weber com mais preparo –, fui percebendo nuances que antes não enxergava 
nas traduções que eu mesmo utilizava. Ainda assim, continuo encontrando 

algumas resistências à aceitação dessas novas interpretações. 

Permita-me contar uma anedota: recentemente, em uma conferência, um colega da 
universidade me disse: “Joaquín, você está tentando ‘limpar’ Weber”, no sentido de 
que meus trabalhos estariam tentando suavizar ou redimir a imagem de Weber, 

como se ele fosse um pensador suspeito e eu estivesse tentando absolvê-lo. 
Honestamente, acredito que o que faço não é “limpar”, mas trazer à tona trechos 
de suas obras que não foram considerados na interpretação dominante, ou revisar 
traduções espanholas que considero inadequadas. 

Espero que colegas e leitores possam me dizer se aquilo que apresento está correto 

ou não – se é ou não condizente com os textos de Weber – e, caso seja, que isso sirva 
para mostrar que talvez seja necessário revisar a fundo o quadro analítico e 
interpretativo que se consolidou sobre algumas partes de sua obra. 

Ao longo desta entrevista, que agradeço muito sinceramente, discutimos alguns 

desses casos. Muito obrigado. 
 
Cristiano Bodart: Muito obrigado por esta enriquecedora entrevista. 

 
 
 
 



Novos horizontes na tradução e na interpretação de Max Weber?: uma entrevista com Joaquín 
Abellán 

 

 

 
Latitude | Maceió | v.19 | pág. 01-18|2025 

18 

Como referenciar este artigo 
 
BODART, Cristiano das Neves. Novos 
horizontes na tradução e na 
interpretação de Max Weber?: uma 
entrevista com Joaquín Abellán. 
Latitude, Maceió, v. 19, p. 01-18, 2025. 
Disponível em: URL do artigo. Acesso 
em: dia mês abreviado ano. 


