
Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 1 

 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 19/10/2025 Aceito em:16/12/2025 Publicado em: 19/12/2025 

 

“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da 
casa dos ventos e das águas  

 

“We agreed not to die”: The escrevivência of erê Rosinha, the girl from the house of 
winds and waters 

 

“nosotros quedamos en no morir”: La escrivivencia de la eré Rosinha, la niña de la 
casa de los vientos y de las aguas  

 

Cândida Andrade de Moraes1 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408  

 

Resumo: Este texto propõe refletir a relação entre infâncias negras, candomblé e escrevivências a partir da 
minha experiência como mulher negra de terreiro, educadora e poeta. As reflexões aqui realizadas partem do 
meu interesse em dialogar com pessoas negras e não negras sobre a existência de crianças ancestrais, 
também chamadas de erês, que vivem através dos corpos de iniciados e carregam características ligadas 
aos orixás. Meu intento, também, é dialogar sobre o racismo religioso presente na vida de crianças iniciadas 
na religião de matriz africana e mostrar possibilidades de narrativas de vida e ancestralidade através da 
existência de crianças que vivem entre o Ayê e o Orum. Para tal, recorro às produções teóricas sobre infâncias 
negras (Nogueira, 2019), crianças no candomblé (Caputo, 2012, 2020) e o conceito de escrevivência 
(Evaristo, 2005, 2020) para contribuir com o debate sobre infâncias negras e o enfrentamento ao racismo 
religioso. Diante da pesquisa, avalio a necessidade de ampliar o debate em torno dos estudos com crianças 
de terreiro e, sobretudo, criar mais estratégias de enfrentamento ao crime do racismo religioso.  

Palavras-chave: Infâncias negras. Candomblé. Racismo religioso. Escrevivência. Erês  

 
1 Universidade Federal do Recôncavo da Bahia. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6811406470784110 . Orcid: 

https://orcid.org/0009-0004-5723-4227 . Contato: candidamoraes@ufrb.edu.br 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408
http://lattes.cnpq.br/6811406470784110
https://orcid.org/0009-0004-5723-4227
mailto:candidamoraes@ufrb.edu.br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 2 

 

Abstract: This text proposes to reflect on the relationship between Black childhoods, Candomblé, and 
escrevivências based on my experience as a Black terreiro woman, educator, and poet. The reflections carried 
out here stem from my interest in dialoguing with Black and non-Black people about the existence of ancestral 
children, also called erês, who live through the bodies of initiates and carry characteristics linked to the Orixás. 
My intent is also to dialogue about the religious racism present in the lives of children initiated into the African 
religion and to show possibilities for narratives of life and ancestry through the existence of children who live 
between the Ayê and the Orum. For this, I resort to theoretical productions on Black childhoods (Nogueira, 
2019), children in Candomblé (Caputo, 2012, 2020), and the concept of escrevivência (Evaristo, 2005, 2020) 
to contribute to the debate on Black childhoods and the confrontation of religious racism. In light of this 
research, I evaluate the need to broaden the debate around studies involving terreiro children and, above all, 
to create more strategies for confronting the crime of religious racism. 

Keywords: Black childhoods. Candomblé. Religious racism. Escrevivência. Erês 

 

Resumen: Este texto propone reflexionar sobre la relación entre infancias negras, candomblé y 
escrevivencias a partir de mi experiencia como mujer negra de terreiro, educadora y poeta. Las reflexiones 
aquí realizadas parten de mi interés en dialogar con personas negras y no negras sobre la existencia de niños 
y niñas ancestrales, también llamados erês, que viven a través de los cuerpos de iniciados y portan 
características vinculadas a los orixás. Mi intención, además, es dialogar sobre el racismo religioso presente 
en la vida de las niñas y niños iniciados en la religión de matriz africana, y mostrar posibilidades de narrativas 
de vida y ancestralidad a través de la existencia de infantes que viven entre el Ayê y el Orum. Para ello, 
recurro a las producciones teóricas sobre infancias negras (Nogueira, 2019), niñas y niños en el candomblé 
(Caputo, 2012; 2020) y al concepto de escrevivencia (Evaristo, 2005; 2020) para contribuir al debate sobre 
infancias negras y el enfrentamiento del racismo religioso. A partir de la investigación, evalúo la necesidad de 
ampliar el debate en torno a los estudios con niñas y niños de terreiro y, sobre todo, crear más estrategias de 
enfrentamiento al crimen del racismo religioso. 

Palabras clave: Infancias negras. Candomblé. Racismo religioso. Escrevivencia. Erês 

 

 

1 ROSINHA, A ERÊ DOS VENTOS E DAS ÁGUAS 

 
Rosinha é uma menina negra de cinco anos, filha de Oyá e de Oxum. Ancestralizada, 

ela retorna a vida através do corpo de quem a sente e a escreve: eu, Oyá Okan Jemin, de 

identidade ancestral Yorubá iniciada no candomblé, religião de matriz africana. Rosinha 

entrou na minha vida em 2015. Ano no qual, efetivamente, tive conhecimento de que apesar 

de ter crescido entre a igreja evangélica, a religião católica e ter a vivência no espiritismo e 

na umbanda, é o candomblé meu lugar de renascimento e reconhecimento de fé.  

Como corpo que vive a experiência da incorporação de caboclos, orisás e erês, nós, 

pessoas iniciadas na religião do candomblé, conhecemos através de sonhos e vivências 

nos terreiros, os seres sagrados que fazem parte da nossa família ancestral. Rosinha se 

apresentou no meu corpo pela primeira vez numa festa de erê, numa casa de candomblé 

da nação Ketu2, sediada pelas águas de Oxum e guiada pelo Caboclo Sete Flechas. A 

chegada de Rosinha foi uma experiência que, até aquele momento, era ainda desconhecida 

 
2 Candomblé Ketu é a maior “nação” de candomblé no Brasil. Fundado por princesas africanas de Ketu (atual Nigéria) 

trazidas na condição de escravizadas para Salvador-Bahia. Primeiramente na região da Barroquinha e, posteriormente, 

muda-se para a região do Engenho Velho e passa-se a chamar de Ilê Axé Iyá Nassô, conhecido como “Casa Branca”. Ver 

mais informações: https://www.geledes.org.br/candomble-ketu/ 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://www.geledes.org.br/candomble-ketu/


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 3 

 

para meu corpo. Fui tomada por uma intensidade de lágrimas, vontade de chupar chupeta 

e engatinhar. Passei a falar palavras com expressões não conhecidas e, até hoje, pouco 

ficou na minha memória deste primeiro episódio de incorporação com a erê Rosinha, a erê 

dos ventos e das águas.  

Era festa do erê Pipoca, que comemorava a obrigação de sete anos do Omo Orisá 

de Obaluaê. Pipoca é um erê bastante alegre, enérgico e, com a sua vitalidade de criança, 

experimenta bolo misturado com biscoitos, mel, pirulito e refrigerante, tudo preparado com 

as suas próprias mãos e no mesmo recipiente, isto é, na sua dilongá (caneca de alumínio 

usada em períodos de obrigação pelos iniciados). Não só Rosinha e Pipoca estavam nessa 

festa em comemoração ao orisá Obaluaê, mas também a erê Espadinha, da Omo Orisá de 

Oyá Balé, que ama comer amalá (preparado de quiabo e azeite de dendê) e se joga no 

chão sempre que chega no terreiro informando que está com dor na barriga. Essa dor, ela 

diz sentir por estar com insala (muita fome), pois estava brincando no Orum (mundo 

ancestral) e não comeu. Flor de Lis e Conchinha, erês de Yemanjá e Oxum, 

respectivamente, também brincavam juntas com Rosinha nesta festa de erês em plena 

alegria. 

Todas essas palavras acima que parecem não fazer parte do vocabulário brasileiro, 

são utilizadas nos terreiros de candomblé de nação Ketu oriundas do Yorubá, língua falada 

em Nigéria e de onde descende muitos orisás cultuados no Brasil, especialmente na Bahia. 

Os erês são chamados ao Ayê3 para ser vivo no corpo ancestral do iniciado, trazendo 

anúncios dos orisás aos quais pertencem, assim como para apoiar o desenvolvimento do 

iniciado na incorporação. São esses seres que mediam a experiência do transe a fim de 

que seja mais intensa, deixando pouca ou nenhuma lembrança no orí4 da “matéria”, ou 

seja, na consciência de quem incorpora.  

 Rosinha gosta de chupar chupeta, diz ter ido para o Orum com três anos de idade 

e não chegou a ir à escola. Ela é uma menina negra de tranças em forma de Maria 

Chiquinha e usa vestido rosa rodado com gola de babados. Entre outros brinquedos, ela 

adota bonecas e as nomeia como borboletinha, coração e sapeca. Rosinha, como a maioria 

das erês, gosta muito de comer acaçá de leite com mel. O acaçá é um bolinho feito com 

grão de milho branco, leite, enrolado na folha de bananeira, um alimento sagrado, utilizado 

em quase todos os fundamentos para os orisás. Para o alimento dos erês, as ekedys (mães 

 
3 Aiye ou Ayê é uma palavra da língua iorubá que, na mitologia iorubá, é a Terra ou o mundo físico, paralelo ao Orum, 

mundo espiritual. 
4 Ori- da cosmopercepção yorubá traduzido literalmente como “cabeça”. Para além do corpo físico é a divindade 

pessoal, intrasnferível e que conduz o destino de cada ser. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 4 

 

ancestrais escolhidas pelos orisás) colocam mel e oferecem as crianças, que se alimentam 

com muita satisfação, trazendo ao corpo do iniciado também um alimento sagrado.   

É importante reafirmar que o papel dos erês está para além da chegada nos 

momentos de festas. Eles e elas são mensageiros, como dito anteriormente, e trazem 

rezas, ebós e segredos que podem ser contados apenas no roncó (espaço de acolhimento 

e fundamento para iniciação dos orisás). São os erês que ficam no Ayê quando é preciso 

que seja feito o recolhimento por um período de quatorze, dezessete ou vinte um dias para 

a realização da iniciação das pessoas nos terreiros.  O tempo dentro do fundamento 

depende da nação a qual a casa pertence. A incorporação dos erês facilita a permanência 

dos iniciados, a fim de fazê-los não entrar em conexão com os problemas ou notícias do 

mundo fora do roncó, o que tornaria a presença do orisá mais desafiadora e poderia 

interromper as experiências com sonhos, banhos de folhas, rezas e aprendizados próprios 

do segredo da religião africana.  

Apesar de ter tido seus segredos preservados pela oralidade por muito tempo –  

mesmo com o processo de escravização e genocídio de corpos negros ao longo de mais 

de quatro séculos – atualmente, alguns estudiosos têm se dedicado a discutir as 

experiências de brasileiros com o candomblé, especialmente as características dos orisás, 

a tradição das casas de axé, assim como a história e reconhecimento da religião no país. 

Aqui, destaco as pesquisas da intelectual Caputo (2012, 2020) que estudou, ao longo de 

vinte anos, a educação de crianças nos terreiros, partindo do Rio de Janeiro e ampliando o 

olhar etnográfico para Bahia e outros estados.  

Em suas pesquisas, Caputo (2012, 2020) discute desde a iniciação de crianças em 

Omo Orisás até a experiência de discriminação vivida por elas na escola. A autora demarca 

com fotografias e relatos das crianças, yalorisás, ekedys e ogãs a socialização educativa 

dos terreiros de candomblé: 

 

as crianças estão misturadas aos adultos nos terreiros. Devem, sim, muito respeito aos mais 
velhos, mas são igualmente respeitadas por eles. No terreiro, é o tempo que a pessoa tem 
de iniciada que conta. A antiguidade iniciática é superior à idade civil. Por exemplo, se um 
adulto chega ao terreiro para começar a aprender a religião, uma criança já iniciada pode 
perfeitamente ser responsável por lhe passar os ensinamentos. No terreiro uma criança toma 
a benção ao mais velho da mesma forma que o adulto toma a benção à criança. As 
expressões são sempre ‘a benção, meu pai?’; ‘a benção, minha mãe?’. No candomblé tudo 
é cíclico, começa e recomeça (Caputo, 2012, p.72). 

 

A vivência de crianças iniciadas no candomblé e de adultos que incorporam erês na 

religião, demonstra que a infância é tomada na cosmopercepção africana yorubá como 

lugar de respeito, pertença de comunidade e continuidade de tradição. Tanto a criança 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 5 

 

quanto o adulto possuem, ao iniciar-se, o elemento mais sagrado no terreiro, o axé, ou asé 

em yorubá, que significa força, poder e energia.  

O axé é a força vital que alimenta os corpos e os conecta com o sagrado, com os 

orisás, trazendo o equilíbrio de maneira integrativa entre o corpo, o orí e o espírito. No 

candomblé, tanto os erês quanto as crianças iniciadas são ensinadas sobre o respeito aos 

mais velhos, o tempo para cada função / atividade, cânticos específicos de cada orisá, 

assim como sobre como viver a partir da circularidade e ancestralidade. O candomblé muito 

nos ensina acerca da vida na e para ancestralidade, mas, sobretudo, sobre a vida em 

comunidade.  

Sendo assim, essa escrevivência tem como objetivos: 1-refletir sobre as relações 

entre erês e crianças no candomblé e dialogar sobre a relação entre elas/eles; 2-Debater a 

presença do racismo na vida de crianças de terreiro, inclusive em escolas, espaços de 

direito destas; 3- Dar mostras das possibilidades de enfrentamento ao racismo religioso. 

Para tanto, apresento em primeira seção a escrevivência de Rosinha, posteriormente, 

discuto o crime do racismo religioso e a legislação vigente mostrando possibilidades de 

enfrentamento, e, por fim, reafirmo meu lugar de aprendiz ao viver as infâncias de terreiro. 

 

2 INFÂNCIAS NEGRAS E ANCESTRALIDADE EM ESCREVIVÊNCIA 

 
Escreviver nos coloca em contato com a criatividade e a memória. Sou poeta. Me 

faço performance e diálogo com a ancestralidade a partir da poética de terreiro. Quando 

escrevi o livro “Mulher Raio” (Moraes, 2021), visitei lugares da infância em que ser uma 

criança negra e tímida me fazia guardar inúmeros sentimentos, que hoje consigo identificar 

como desconfiança, solidão e tristeza. Mas, permeada por momentos de silêncios, a 

menina que hoje é corpo ancestral de erê, foi uma criança inquieta, curiosa e cheia de 

imaginação, registro-a: 

 
Erê 
Aqui dentro você reina com seu olhar de firmeza e encanto 
Aguarda o dia de poder brincar com bambolê, cantar alto e catar carambola no quintal 
Experimenta um sonho de goiabada e corre atrás dos psiu-psiu-psiu pela casa, você também 
é felina 
Arruma os cadernos da escola e escreve revoluções, você já sabe 
Quer uma gangorra para voar no vento e ir à praia brincar de pega-pega com seu pai 
Pode tomar picolé de manga capelinha e comer feijão e bolinho de mandioca de mainha 
Mas quer mesmo colo e abraço de verdade 
Sem troca, né, Candinha? 
Seremos assim, poética da vida  
Permanente infância. 
(Moraes, 2021, p. 28) 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 6 

 

Brincar de gangorra e brincar de pega-pega na praia, ambos com meu pai, era a 

forma de me sentir viva, feliz. Sempre fui apegada ao dengo (como dizemos na Bahia). As 

melhores lembranças que tenho da infância estão vivas na memória como o suco de manga 

no horário do almoço de domingo, quando todos nós sentávamos a mesa e comíamos a 

feijoada preparada por mainha. Só podíamos tomar o suco de manga se comêssemos a 

salada. Eu, minhas duas irmãs e meu irmão mais velho sempre tivemos dificuldade com as 

saladas, como a maioria das crianças, e meu pai dizia que quem comesse mais verde teria 

a pele mais bonita, aprendi assim a comer alface com satisfação. A poesia acima expressa 

parte da Candinha, que acredito ser parecida com Rosinha. Entre as quatro crianças em 

casa, eu e meu irmão mais velho éramos as crianças com tonalidade de pele mais escura. 

Algumas memórias tristes também me vêm desse fato, primeiro que minha irmã com pele 

mais clara dizia que eu e ele fomos “achados na lata de lixo”, assim como algumas crianças 

se referiam ao meu cabelo na escola como “cabelo de Bombril”. Bombril é uma marca de 

palha de aço muito utilizada no Nordeste. 

Tomar conhecimento da nossa capacidade de registrar a vida, desde a infância, 

dialogando com outras vidas negras é ato revolucionário, e a poética da infância nos 

presenteia com a insubmissão aos condicionamentos hierarquizados da cultura colonial. O 

corpo infantil brinca, expressa, sorri, oraliza a dor, a fome, a tristeza e a felicidade. Embola-

se no chão, revela suores, odores, sabores, o corpo negro infantil rememora em movimento 

a dinâmica de axé, a força ancestral. Rosinha e Candinha, nós duas, nos aproximamos na 

fantasia de escrevivermos revoluções, como anunciado na poesia “Erê” (Moraes, 2021). 

Em Mulher raio (Moraes, 2021) memórias são contadas. Escrevivências, desde a infância 

até à fase adulta, marcadamente relacionadas à família negra, às vivências no candomblé 

e às experimentações femininas e feministas. 

Davis (1987) relatou na Conferência Internacional sobre Crianças, Repressão e Lei 

na África do Sul, que as crianças afro-americanas foram mais resistentes ao apartheid que 

os adultos. Ela argumenta que na infância existe uma experiência insurgente incontestável, 

pois há entre as crianças um espírito que se recusa a ser subjugado, reconstruindo 

criativamente novas formas de viver a realidade. 

Essa passagem da intelectual e ativista Angela Davis foi resgatada pelo filósofo 

Noguera (2019), o qual questiona: “qual o reino das crianças?”. Para ele, esse é o reino da 

imaginação, o responsável por reproduzir fantasias, sonhos e insubmissão à realidade. O 

filósofo defende que a infância pode ser entendida como um sentido de mundo, no qual o 

poder e a poética dela, baseada numa filosofia africana, seja permanência na vida dos 

negros em diáspora. Isso seria pensar a infância como um lugar de consciência disruptiva, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 7 

 

numa conexão com a natureza, com o sagrado, consigo mesmo, como permite a 

africanidade, sem dissociação entre mente, corpo e natureza: 

 
a infância negra pode ser pensada para além do caráter de categoria social que abriga as 
crianças negras. Ela pode ser pensada especulativamente como um conceito disruptivo – 
aquilo que fez a menina de oito anos cunhar adultidade, Joana jogar as botas fora, e João 
trocar o desejo do par tênis pela experiência da brincadeira. As crianças negras são 
obrigadas a resistir (Noguera, 2019, p.17). 

 

Ser criança negra e sonhar um mundo para além do que a colonialidade impõe 

também foi a realidade contada por hooks (2020) em seu livro Ensinando a transgredir: 

educação como prática de liberdade. Enquanto vivia em escolas afro-americanas no regime 

do apartheid, ela era ensinada por professoras a reconhecer sua potencialidade intelectual 

e ir à escola era pura alegria, pois esse espaço era lugar de êxtase, de perigo e de prazer: 

 
Nas escolas segregadas as crianças negras consideradas excepcionalmente dotadas 
recebiam atenção especial. As professoras trabalhavam conosco e para nós a fim de garantir 
que realizássemos nosso destino intelectual e, assim, edificássemos a raça. Minhas 
professoras tinham uma missão. Para cumprir essa missão minhas professoras faziam de 
tudo para nos conhecer. Conheciam nossos pais, nossa condição econômica, sabiam em 
que igreja íamos, como era nossa casa e como nossa família nos tratava. (...) A escola era 
lugar em que eu podia me reinventar através das ideias (hooks, 2020, p. 11). 

 
hooks relata a experiência feliz de viver a escola com a mediação de professoras, 

mulheres negras, que investiam numa formação afetiva e construtiva para o enfrentamento 

ao racismo presente que demarca espaços pelos quais os corpos negros podiam transitar. 

Por isso, tomar a própria experiência formativa como lugar epistemológico, como 

escreviveu bell hooks, reafirma um pensamento de valorização da intelectualidade negra.  

A escrevivência traz consigo a experiência, a vivência de nossa condição de pessoa 

brasileira de origem africana, uma nacionalidade hifenizada, na qual me coloco, me 

reconheço e me posiciono para afirmar a minha origem nos povos africanos e celebrar a 

minha ancestralidade, ao tempo em que me conecto tanto com os povos africanos quanto 

com a diáspora africana (Evaristo, 2005). É nesse lugar de ancestralidade que defendo a 

escrevivência de crianças negras, de corpos insubmissos que transformam o corpo humano 

em corpo-ancestral e baila aos sons dos atabaques inscrevendo o saber nagô-yoruba.  

A infância negra em oralidade, corporeidade e ludicidade, reúne passado, presente, 

futuro nos atos brincados, imaginados e registrados, recria a cultura africana e afro-

brasileira quando performa, brinca e explora os espaços. Para Evaristo (2020):  

  
Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de escrita das mulheres 
negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer uma imagem do passado, em que o 
corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua potência de emissão também sob o 
controle dos escravocratas, homens, mulheres e até crianças. E se ontem nem a voz 
pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos pertencem também. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 8 

 

Pertencem, pois nos apropriamos desses signos gráficos, do valor da escrita, sem esquecer 
a pujança da oralidade de nossas e de nossos ancestrais (Evaristo, 2020, p. 31).  

 
Os signos gráficos, o valor da escrita na escrevivência da vida de Rosinha, uma 

criança negra de cinco anos ancestralizada e incorporada ao meu corpo-ancestral é um 

exemplo do que Leda Maria Martins (2003) diz sobre o corpo no lugar de saberes, onde se 

tece uma grafia através da sua performance no tempo e no espaço. Em Performances do 

tempo espiralar, Martins (2003), rainha do congado, aponta para um saber que está 

acumulado nos territórios de cultura afro-brasileira como os terreiros de candomblé: o 

congado; a poesia negra performada num processo de integração corpo-cultura-

ancestralidade.  

A cultura da infância negra nos terreiros de candomblé é tecida por vivências lúdicas 

e, a um só tempo, de resgate da memória e continuidade de um saber-viver afro-brasileiro. 

Registro aqui uma experiência vivida por Rosinha, a erê dos ventos e das águas, junto a 

Kizzy5, uma criança de terreiro que dialoga com Rosinha e brinca com ela, quando 

incorporada a meu corpo. Kizzy tem sete anos e é filha da Ekedy Nilldinha Odara, e ela é 

também responsável, como Ekedy (cargo designado pela orisá Oyá), a cuidar dos orisás 

quando estão em terra. Além de organizar as roupas, preparar alimentos para os iniciados, 

dar banhos de folhas, ensinar rezas entre outras funções de confiança dentro da liturgia da 

religião. Kizzy acompanha sua mãe Ekedy Nilldinha Odara em muitas atividades e por isso 

vivencia o terreiro com regularidade. 

A festa de erê em nosso terreiro, geralmente, é acompanhada de um caruru, 

alimento-ritual, ofertado aos orisás como forma de agradecimento e fundamento para 

prosperidade de todos que ali partilham da família ancestral. Como dito anteriormente, 

Rosinha, assim como outros erês, trazem recados dos orisás, desejos e anúncios de como 

devem ser realizados alguns rituais. No caso do Caruru de Iansã (ou Oyá), a mãe da casa, 

foi dito por Rosinha o que cada filho ou filha deveria levar para o Terreiro Ilê Asé Oyá Okan 

Jemin: casa dos ventos e das águas, para que o fundamento fosse de todos e todas da 

família, dentro do princípio da coletividade: 

 

 

 

 

 
5 Os nomes aqui utilizados não serão fictícios, como habitual em pesquisas, pois temos a autorização para o uso e 

entendemos que a reafirmação enquanto pessoas iniciadas no candomblé, é uma das estratégias para o enfrentamento 
ao racismo religioso. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 9 

 

 
Imagem 1: Fotografia da escrita de Kizzy (7 anos) 

  

  
Fonte: arquivo pessoal da autora 

 
As imagens acima retratam uma lista escrita por Kizzy com a orientação da Erê 

Rosinha. A escrita contém os alimentos que serão utilizados para o preparo do caruru, que 

além de alimento é um ebó de oferecimento a Yansã e aos seus filhos, os erês. Aqui, 

podemos notar que Kizzy assume o lugar de escriba e registra elementos da cultura afro-

brasileira provenientes do Yorubá, como o acarajé, registrado no número 14, que em África 

é também chamado de “bolinho de fogo”, comida oferecida a Yansã, preparado com feijão 

fradinho, azeite de dendê, cebola e camarão. 

Nesse registro observamos que a experiência entre as crianças, Kizzy de sete anos 

e Rosinha (que ancestralizou aos 3 anos) agora incorporada em mim, enquanto Omo Orisá 

1-“Caruru de Rosinha e Yansã” 
2-Claudia cem quiabos 
3- Seu Juliana 
4-Camarão 
5- Sasha 
6- 3 galinhas 
7- Seu Juliana –Pula pula 

8- 3 galinhas 
9- Ekedy Carla 
10- Refrigerante 
11- Seu Tania 
12-Abará 
13- Jakeline 
14-Acarajé 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 10 

 

de Oyá, demonstra que a vivência de crianças em terreiro expressa ludicidade e respeito a 

ancestralidade, o que propicia a valorização da vivência com a cultura africana, também 

registrada no desenho de Kizzy: 

 
Imagem 2: Desenho de Kizzy (7anos) 

 
 Fonte: arquivo pessoal da autora  

 

No desenho, Kizzy e Rosinha estão brincando de fazer vento, porque Rosinha é Erê 

de Yansã. O desenho da imagem 2 expressa duas crianças brincando com dois nomes 

escritos: Rosinha e Kizzy. O movimento circular em cor escura é contado por Kizzy que 

representa o vento, elemento da natureza atribuído a orisá Yansã dentro do culto Yorubá. 

O desenho e a narrativa de Kizzy nos ensinam sobre a sua experiência com a erê Rosinha 

através da brincadeira, mas mostra o conhecimento dela com a religião de matriz africana 

ligada a natureza, também contada no livro Mitologia dos Orixás (Prandi, 2001): 

 
Yansã foge ligeira e transforma-se em vento 
Yansã tinha muitas joias, que usava com orgulho 
Uma ocasião resolveu sair de casa,  
Mas foi interpelada por seus pais. 
Disseram que era perigoso sair com tantas joias  
E a impediram de satisfazer seu desejo. 
Oya, furiosa, entregou suas joias a Oxum 
E fugiu voando, rápida, pelo teto da casa, 
Arrasando tudo que atravessava seu caminho. 
Oyá tinha se transformado no vento (Prandi, 2001, p.301). 
 
   

O vento, elemento da natureza que simboliza Yansã, surge, neste itã (narrativas 

sagradas sobre os orisás) registrado por Prandi (2001), com a sua insatisfação por não 

poder usar suas joias e as oferece para Oxum, a Yabá que usa muitas joias e é coberta por 

ouro. Esses e outros mitos são parte da cosmopercepção da cultura africana nagô-yorubá. 

Ao fazer contato com a vivência de terreiro, as crianças passam a ouvir histórias com os 

elementos da natureza que fazem parte da sua vida. Essa relação nos ensina também a 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 11 

 

cultuar a natureza como parte de nós, implicando numa consciência do ser humano sendo 

integrado ao meio e não a parte dele.  

 

3 O CRIME DO RACISMO RELIGIOSO E A INFÂNCIA 

 

Parte desse artigo, que retrata vivências de crianças de terreiro, permite o leitor 

visualizar experiências aqui escrevividas a fim de combater o racismo religioso presente na 

sociedade e em contextos educativos, especialmente na escola. Crianças, como Kizzy, que 

vivem em comunidades de terreiro, seja em atos litúrgicos ou em momentos de 

brincadeiras, aprendem sobre o respeito, a diversidade, a cultura africana, a disciplina para 

compreender o tempo de descanso, de alimento, de divisão de tarefas, assim como a 

importância da coletividade. Ao escrever o fundamento do caruru, oferenda de Yansã, Kizzy 

aprendeu com a erê Rosinha que cada membro da família de axé possui uma 

responsabilidade que deve ser compartilhada. Todavia, apesar do impacto positivo que 

essas experiências possuem na vida dessas crianças de terreiro, na escola, muitas vezes, 

a mitologia dos orixás pode ser motivo para que elas sofram racismo religioso. 

 No artigo As crianças de terreiro somos nós, as mais importantes: mais algumas 

questões sobre os Estudos com Crianças de Terreiro, Caputo (2020) reflete sobre o 

relativamente novo campo de pesquisa denominado “Estudos sobre Crianças de Terreiro”, 

a partir da sua afirmativa de que as crianças de terreiros foram desconsideradas de 

etnografias, inclusive afrodiaspóricas, e critica os estudos com ênfases no adultocentrismo 

colonizador: 

as crianças de terreiros eram invisibilizadas mesmo nos estudos afro-diaspóricos, 
incluindo as pesquisas de religiões afro-brasileiras. Não é que nossos estudos as 
tenham trazido para o centro, porque elas continuam nas casas de santo como 
sempre estiveram, sendo iniciadas, recebendo cargos, brincando, tocando 
atabaques, cantando, dançado, cuidando dos orixás, por exemplo, sem que 
precisem de qualquer pesquisador. O que fizemos, então? Apenas começamos a 
romper uma certa cegueira epistemológica e política em diversas áreas de estudos 
e também de ativismo político (Caputo, 2020, p.387). 

  

Portanto, colocar a criança no centro da escrevivência é, sobretudo, dizer do lugar 

de autoria e da experiência significativa destas crianças quando vivem, experimentam, 

brincam, constroem conceitos, ensinam, reproduzem, e reconstroem, culturalmente, 

saberes africanos e afro-brasileiros em convívio com outras crianças. Na escola, lugar de 

direito da infância, as crianças socializam-se, comunicam-se e, através das brincadeiras, 

deixam suas memórias, saberes e repertórios que emergem com naturalidade.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 12 

 

Os estudos com crianças de terreiros também ajudam a evidenciar as experiências 

de racismo religioso vividas por elas em escolas, como relata a autora sobre os diálogos 

com crianças iniciadas: “Luana Navarro, herdeira do Ilê Omon Oyá Legi, aos 7 anos, me 

disse que não queria mais ser do candomblé porque, em sua escola, as professoras só 

gostam dos alunos evangélicos” (Caputo, 2020, p. 394).  

Em 2021, estive como coordenadora pedagógica em uma escola da rede municipal 

de ensino de Salvador e já iniciada, estava passando por obrigação religiosa no terreiro e 

usava branco. Presenciei uma situação (não) pedagógica de uma professora evangélica 

que retirou uma criança iniciada da sala de aula para fazer a atividade avaliativa na direção, 

afastada das outras crianças. Quando eu a questionei por que estava levando a criança a 

realizar a atividade sozinha, ela me disse que era melhor ela ficar afastada, pois entendia 

que as crianças estavam muito curiosas com o uso da roupa branca sem uniforme e de 

cabeça coberta. Foi necessário conversar com a professora que afastar a criança iniciada 

no candomblé reforçaria a ideia de que a criança de candomblé teria que viver à parte da 

rotina, o que não favoreceria o respeito à diversidade. 

O racismo religioso é um conjunto de práticas violentas que expressam a 

discriminação e o ódio pelas religiões de matriz africana e seus adeptos, assim como pelos 

territórios sagrados, tradições e culturas afro-brasileiras. Violência física, psicológica, 

simbólica, xingamentos, constrangimentos, perseguições, perda do patrimônio e bens 

patrimoniais, depredação, invasão e/ou expulsão do território, falsas denúncias de 

perturbação da ordem, exposição da imagem para fins de ofensa à sua moral e ao seu 

caráter, em razão da sua religião e/ou crença, é crime6.  

De acordo com dados do Disque Direitos Humanos, o Disque 100, o número de 

registros de violações motivadas por intolerância religiosa cresceu 80% entre 2022 e 2023. 

Foram registradas 2.124 denúncias de violações de direitos humanos relacionados à 

intolerância religiosa em 2023. Um aumento de 80% na comparação com o ano de 2022, 

quando foram compilados 1.184 registros de violações provenientes de diversas regiões do 

Brasil.7 As religiões de matriz africana seguem como as mais afetadas pela violência e 

intolerância religiosa. Os estados de São Paulo, Rio de Janeiro e Bahia chamam atenção 

pela recorrência nos casos. 

 
6https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-br/assuntos/guia-denuncias-racismo-religioso/cartilha-enfrentamento-ao-

racismo-religioso.pdf 
7 https://www.gov.br/mdh/pt-br/acesso-a-informacao/dados-abertos/disque100 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 13 

 

Em decorrência da ampliação dos crimes de racismo religioso, já existe no Brasil um 

aparato legal que criminaliza o ato do racismo religioso, a saber: 

Constituição Federal de 1988: lei maior do país que garante o direito do livre 
exercício dos cultos religiosos, assim como a proteção dos locais de culto e suas 
liturgias (art. 5º, incisos VI ao VIII; art. 19, incisos I ao III; art. 210, §1º; a art. 215, 
§1º; art. 216, inciso IV). Lei nº 7.716, de 05 de janeiro de 1989: crime de racismo é 
uma atuação discriminatória em razão da cor e da raça. Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996: estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Lei nº 
9.459, de 13 de maio de 1997: define crimes resultantes de discriminação ou 
preconceito de raça, cor, etnia, religião ou procedência nacional. Lei nº 9.982, de 14 
de julho de 2000: dispõe sobre a prestação de assistência religiosa nas entidades 
hospitalares, públicas e privadas, bem como nos estabelecimentos prisionais civis 
e militares (Brasil, MIR, 2024). 

 

Apesar da legislação vigente ser difundida pelo país, ainda presenciamos crimes de 

racismo religioso explícito, como palavras ofensivas ditas as crianças nas escolas, o uso 

de palavras como “neguinho do bozó”, “macumbeiro”, “filho do capeta”, para se referirem 

às crianças iniciadas no candomblé. Práticas como essas são motivo de exclusão de 

crianças à situações de brincadeiras e até mesmo aproximação e amizade que são privadas 

de afeto e socialização. Tal crime impacta na constituição de identidade da criança, assim 

como na construção de vínculos e aprendizagens diversas ou da permanência da criança 

na escola. 

 

4 O QUE A ESCREVIVÊNCIA DA INFÂNCIA NEGRA NO TERREIRO NOS ENSINA? 

 

Assumir a escrevivência como lugar de método e episteme é assumir que não há 

caminho de compreensão de um fenômeno que esteja fora do meu corpo-território. É 

assumir que teorias, estudos e conceitos nascem das lutas que travamos, dos lugares que 

transitamos e dos desafios que percorremos enquanto pessoas negras. 

Rosinha, Kizzy, Pipoca, Espadinha, Conchinha, Flechinha (erês do meu convívio 

enquanto Omo Orisá de Oyá) me ensinam sobre assumir meu lugar de conhecimento da 

cultura africana a partir da vivência com a ancestralidade. Me obrigam a reconhecer que as 

crianças de terreiro, sobretudo as erês que, ao incorporarem, nos permitem experimentar 

a vida ancestral através de uma dicotomia vida-morte-morte-vida, como anunciou 

Conceição Evaristo no conto “Nós combinamos de não morrer” (2016), efetivamente não 

morrendo e contando de onde veio, o que sabe e sendo insubmissa à morte. É ato de 

insubmissão e coragem transgredir a esse lugar da proibição de dizer que espíritos de 

crianças existem, pelo fato de o racismo religioso operar de maneira violenta com quem 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 14 

 

assume ser candomblecista e, agora, ao registrar essa escrevivência, poder afirmar a 

existência dessa infância de terreiro ancestral.  

Arrisco-me a dizer que essa escrevivência faz parte das ações contra coloniais que 

assumimos, mais uma vez, o que eu venho chamando de “Princípios da Pedagogia das 

Mulheres de Axé” (Moraes, 2025, p. 66), quando percebemos entre as crianças de axé a 

reconstrução de práticas de convívio social na garantia da presença intergeracional 

(crianças e adultos) na manutenção do axé, como objetivo principal, mesmo que nem 

sempre intuído. Eu, autora da escrita, enquanto educadora, líder religiosa, Omo Orisá de 

Oyá, em diálogo no Orí com Rosinha, erê de Oyá e Oxum, e Kizzy, criança de terreiro, que 

registra por letras, desenhos e narrativas nossos presentes-futuros ancestrais preservados 

contra todo tipo de racismo e colonialidade dos nossos corpos.  

Bejeró!8 Orayêyê, Oxum!9 Epahey, Oyá!10 

 

REFERÊNCIAS 

 
BRASIL. Ministério da Igualdade Racial. Guia de Orientação para denúncias de 
racismo religioso. Brasília: 2024.  
 
CAPUTO, Stela Guedes. Educação nos terreiros — e como a escola se relaciona com 
crianças de candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 
CAPUTO, Stela Guedes. “As crianças de terreiro somos nós, as importantes”: mais 
algumas questões sobre os Estudos das Crianças de Terreiro. Revista Educação e 
Cultura Contemporânea. v. 17, n. 48, p. 381-405, 2020. 
 
DAVIS, Angela. “Crianças primeiro: a campanha por uma África do Sul livre”. Trad. Heci 
Regina Candiani. In: DAVIS, Angela. Mulheres, Cultura e Política. São Paulo: Boitempo, 
2017.  
 
EVARISTO, Conceição. A gente combinamos de não morrer. In: EVARISTO, Conceição. 
Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas Míni, 2016. p. 107-119. 
 
EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face. In: 
MOREIRA, Nadilza Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane (org.). Mulheres no mundo: 
etnia, marginalidade e diáspora. João Pessoa: Ideia; Editora Universitária UFPB, 2005.  
  
EVARISTO, Conceição. A Escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância Lima; 
NUNES, Isabella Rosado. (org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra 
de Conceição Evaristo. 1ª ed. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020.  
 

 
8 Saudação aos erês em Yorubá. 
9 Saudação a orisá Oxum em Yorubá. 
10 Saudação a orisá Oyá em Yorubá. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


“A gente combinamos de não morrer”: A escrevivência da erê Rosinha, a menina da casa dos ventos e das águas 
Cândida Andrade de Moraes 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20408 15 

 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Editora 
WMF Martins Fontes, 2013.  
 
MORAES, Cândida Andrade de. Yabá que ensina é Yabá que aprende: escrevivências e 
pedagogias yorubás de mulher de axé, poeta e acadêmica. In: MORAES, Cândida A. de; 
PAIVA Jacyara S. de; COSTA, Janaína da S.; SALES, Franciely A. (orgs.) Yabás 
acadêmicas: escrevivências de mulheres negras. Curitiba: CRV, 2025. p. 53-67. 
  
MORAES, Cândida Andrade de. Mulher Raio. Curitiba: CRV, 2021. 
 
NOGUERA, Renato; ALVES, Luciana P. Infâncias diante do racismo: teses para um bom 
combate. Educação e Realidade, Porto Alegre, v. 44, n. 2, 2019. 
 
PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br

