
Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 1 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 19/09/2025 Aceito em:05/12/2025 Publicado em: 19/12/2025 

 

Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo1” - Roda de conversa 
com Conceição Evaristo 

 

Black childhoods: “while one eye cries, the other watches the time” - Conversation circle 

with Conceição Evaristo 

 
Infancia negra: “Mientras un ojo llora, el otro mira el tiempo” - Rueda de conversación 

con Conceição Evaristo  

 

Conceição Evaristo2 
Cecilia Maria Izidoro Pinto3 

Fátima Lima4 
Abrahão de Oliveira Santos5 

Jonê Carla Baião6 
Luiza Oliveira7 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400  

 

Resumo: Entre palavras e memórias partilhadas, Conceição Evaristo e o Coletivo Escrevivência, formado 
por pesquisadoras/es negras/os, dialogam sobre infâncias negras, escrevivência e ancestralidade. A partir da 
obra literária e das memórias da autora, emergem reflexões sobre dor, afeto, racismo e desigualdades que 
atravessam as infâncias negras. Ao mesmo tempo, evidenciam-se invenção, cuidado, oralidade e resistência 
como forças que afirmam dignidade, identidade e um futuro coletivo. 

Palavras-chave: Infâncias negras. Escrevivência. Ancestralidade. Cuidado. Resistência. 

 
1 EVARISTO, Conceição. Ayoluwa, a alegria de nosso povo. In: EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: 

Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016a. p. 111-114. 
2Universidade Federal Fluminense. Lattes: http://lattes.cnpq.br/9653059262448203 Orcid: https://orcid.org/0009-0001-

2069-7138. Contato: contatoconceicaoevaristo@gmail.com 
3 Universidade Federal do Rio de Janeiro – Campus Macaé. Lattes: http://lattes.cnpq.br/6862054872351702 Orcid: 

https://orcid.org/0000-0003-2433-2811 . Contato: cecilia.izidoro@gmail.com 
4 Universidade Federal do Rio de Janeiro. Lattes: http://lattes.cnpq.br/1737594557449404 Orcid: https://orcid.org/0000-

0002-9449-2514. Contato: fatimalima4@gmail.com 
5 Universidade Federal Fluminense. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2523009327795934 Orcid: https://orcid.org/0000-0001-

7741-3020. Contato: abrahaos@id.uff.br  
6 Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Lattes http://lattes.cnpq.br/1731117448608917. Orcid: 

https://orcid.org/0000-0003-2885-5628 Contato jonebaiao@gmail.com 
7 Universidade Federal Fluminense. Lattes http://lattes.cnpq.br/3295799847648304. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-

2264-1258. Contato: luizaoliveira@id.uff.br 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400
http://lattes.cnpq.br/9653059262448203
https://orcid.org/0009-0001-2069-7138
https://orcid.org/0009-0001-2069-7138
mailto:contatoconceicaoevaristo@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/6862054872351702
https://orcid.org/0000-0003-2433-2811
mailto:cecilia.izidoro@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1737594557449404
https://orcid.org/0000-0002-9449-2514
https://orcid.org/0000-0002-9449-2514
mailto:fatimalima4@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2523009327795934
https://orcid.org/0000-0001-7741-3020
https://orcid.org/0000-0001-7741-3020
mailto:abrahaos@id.uff.br
http://lattes.cnpq.br/1731117448608917
https://orcid.org/0000-0003-2885-5628
mailto:jonebaiao@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3295799847648304
https://orcid.org/0000-0003-2264-1258
https://orcid.org/0000-0003-2264-1258
mailto:luizaoliveira@id.uff.br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 2 

 

Abstract: Between words and shared memories, Conceição Evaristo and the Escrevivencia Collective, formed 

by Black researchers, discuss black childhoods, escrevivencia and ancestry. Through the author's literary work 

and memories, reflections emerge on the pain, affection, racism, and inequalities that permeate Black 

childhoods. At the same time, invention, care, orality, and resistance are highlighted as forces that affirm 

dignity, identity, and a collective future. 

Keywords: Black childhoods. Escrevivencia. Ancestry. Care. Resistance. 

Resumen:  Entre palabras y recuerdos compartidos, Conceição Evaristo y el Colectivo “Escrevivência”, 
formado por investigadoras/es negras/os, dialogan sobre la infancia, la escritura y la ancestralidad de las 
comunidades negras. A través de la obra literaria y los recuerdos de la autora, surgen reflexiones sobre el 
dolor, el afecto, el racismo y las desigualdades que permean la infancia negra. Al mismo tiempo, se destacan 
la invención, el cuidado, la oralidad y la resistencia como fuerzas que afirman la dignidad, la identidad y un 
futuro colectivo. 

Palabras clave: Infancia negra. Escrevivencia. Ancestralidad. Cuidado. Resistencia. 

 

ANTESSALA 

O Largo da Prainha, no Rio de Janeiro, pulsa vivo na Pequena África de Heitor dos 

Prazeres8. Território de chegadas e partidas, de encontros e resistências que atravessam 

um tempo que se recusa a envelhecer. A poucos passos dali a Casa Escrevivência9 se 

ergue como lugar de memória, criação e partilha, guardando e semeando histórias que 

nascem da vida negra e que por ela se fazem verbo em verso e prosa. Foi nesse cenário, 

carregado de um tempo que se dobra e espirala sobre si mesmo, que nos encontramos 

naquela tarde. 

O calor aumentava nossa ansiedade pelo encontro. Cada passo que nos aproximava 

trazia o ar úmido subindo do chão de pedra, ainda molhado pela chuva de verão. E aquelas 

pedras, banhadas de memórias ancestrais e de marcas pisadas de um ontem que se faz 

também hoje, deixavam escorrer pequenas cascatas por seus contornos arredondados, a 

descer pelas ruas até se acumular nos degraus a nossos pés. Ali, reunidos, estávamos nós: 

Cecília Izidoro, enfermeira; Fátima Lima, antropóloga, ambas professoras da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ); Jonê Baião, linguista e professora da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro (UERJ) e Luiza Oliveira, psicóloga e professora da Universidade 

Federal Fluminense (UFF), juntas e protegidas da chuva pela sacada do sobrado amarelo. 

À nossa frente, avistamos, descendo em passo calmo, protegida por um grande guarda-

chuva colorido, nossa querida Conceição Evaristo, acompanhada de Abrahão Santos, 

 
8 Pequena África é a denominação dada por Heitor dos Prazeres nas primeiras décadas do século XX a uma 

região do centro do Rio de Janeiro que se estendia da zona portuária até a Praça Onze, incluindo áreas 
como o Morro da Providência e o Campo de Santana. O nome buscava retratar e celebrar a forte presença 
negro-africana no território, marcada pelo contingente populacional e pela densidade de práticas culturais 
africanas e afro-brasileiras. É marcada pela forte presença africana desde o período da escravidão e 
constituiu-se como lar de escravizados e libertos, tornando-se um território de resistência social e cultural 
(Santos, 2022). 

9 Casa Escrevivência é um projeto idealizado pela escritora Conceição Evaristo, um espaço cultural 
inaugurado em 2023, localizado no bairro da Saúde, na Pequena África, para abrigar seu acervo literário e 
artístico, funciona como biblioteca local de pesquisa sobre literatura negra. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 3 

 

psicólogo e professor da UFF. Ficamos em silêncio, não um silêncio vazio, mas de pura 

cumplicidade. Era um tempo suspenso, uma cena que queríamos guardar para sempre: a 

descida cadenciada de Conceição, o chapéu colorido abrigando-a sob o gesto atento de 

Abrahão, e a água ao redor, escorrendo entre as pedras como pequenas cachoeiras. 

Ore Yèyé o! Eyeo Oxum10, mãe Oxum, nós somos seus filhos feitos de água e ouro. 

O cheiro da chuva batia na pedra aquecida, o sol arriscava-se a brincar com suas 

gotas, e tudo ornava a presença luminosa de Conceição Evaristo. Permanecemos ali, 

admirando e aguardando o momento do nosso encontro, como crianças que se preparam 

para uma festa. O restante daquele dia foi feito de encontros, sorrisos, mais olhares 

cúmplices, promessas e projetos. Sentados à mesa de um bar, beliscávamos alguma coisa, 

bebericávamos outra, no compasso de uma conversa boa e esperançosa; nela, passado, 

presente e futuro se entrelaçam, nutrindo memórias e sonhos, um tempo espiralar, como 

nos lembra Leda Maria Martins (2021). Se a história não nos engana, aquele lugar era uma 

antiga casa zungu11, onde os negros se reuniam para articular modos de sobreviver e 

resistir às agruras da escravidão. 

Esse pensamento nos atravessou ao subir as estreitas escadas de madeira do bar, 

feliz por estarmos neste gesto coletivo. A escrevivência, percebemos, era o nosso zungu, 

alimentando nossa alma na promessa de continuidade, no gesto de resistência e na 

motivação do encontro que era ontem e agora, sentados à mesa com Conceição Evaristo. 

A escrevivência se apresentava ali como uma aposta: na vida, na memória e na potência 

coletiva de nossas histórias. Há que se guardar este tempo como água entre as pedras. 

Nós cinco: Luiza Oliveira, Jonê Baião, Cecília Izidoro, Fátima Lima e Abrahão Santos, 

ousamos nos reunir para uma partilha com Conceição Evaristo para pensar sobre as 

infâncias negras. Esse tempo da vida negra, muitas vezes atravessado por desigualdades 

e violências, mas que convoca a invenção, a memória e capacidades criativa. Essas 

infâncias saltam por entre as linhas de sua obra, vamos encontrando com ela nas páginas 

de Ponciá Vicêncio (Evaristo, 2017e), nos contos de Olhos d’água (Evaristo, 2016e), nas 

tessituras de Becos da memória (Evaristo, 2017a). As nossas escrevivências infantis 

também. As com que nos deparamos em nosso trabalho, no cuidado, no ensino e na 

convivência que nos revelam mundos inteiros. Nascia ali o coletivo escrevivência! 

 
10 “Ore yèyé o eyeo Oxum" é uma saudação à orixá iorubana Oxum, das águas doces, do amor, da beleza, 

da maternidade e da fertilidade. A saudação pode ser entendida como "Chamemos a benevolência da 
mãe". Segundo o etnólogo Pierre Verger, é um pedido para que a orixá traga sua graça e bênçãos (Santos, 
2012). 

11 O termo zungu refere-se a casas de quilombo, espaços de sociabilidade e resistência negra no Rio de 
Janeiro colonial, em especial na região portuária, espaços onde ocorriam encontros, batuques e comércio 
de alimentos preparados majoritariamente por mulheres africanas escravizadas ou libertas, guardando e 
transmitindo saberes e sabores afro-brasileiros (Ramos, 2022).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 4 

 

Passado um tempo de intensos trabalhos com Conceição Evaristo, a distância nos 

impedia de estarmos lado a lado, mas a tecnologia abriu espaço junto a ela. Encontramo-

nos, então, numa sala virtual, movidos pelo desejo de aprender, de ouvir, de dialogar. Não 

foi apenas uma entrevista (conforme já suspeitávamos que não seria). Era uma movida de 

perguntas que brotavam cautelosas e bem cuidadas. Todas em estado bruto para serem 

lapidadas por Conceição Evaristo. Por onde atravessam, na obra, as infâncias negras? Que 

fios enredam, entre romances e contos, essas infâncias em suas escritas? As crianças, 

para você, Conceição, têm memória? 

Era a escrevivência que sustentava e guiava esse momento. Nunca o conceito 

poderia estar mais coletivo. O medo da distância foi passando. De verdade, cá dentro, 

sabíamos que nossas perguntas carregavam junto nossas histórias de meninice preta. E 

ela, sábia e generosa, respondia segurando o rosto com as mãos, encarando a tela quase 

que vindo ao nosso encontro e nos parecia ao mesmo tempo, menina, mulher, professora, 

mãe e sempre guardiã das memórias de tantas vidas negras. Esse encontro–escrevivência 

nos revelou suas infinitas possibilidades de ser método, cuidado e experiência coletiva. 

Mostrou-nos que, mesmo através das telas, é possível semear vida, coragem e partilha de 

boas histórias. Como nos lembra Conceição Evaristo, a literatura pode ir além da ciência 

na tarefa de explicar e exemplificar a vida, e foi exatamente isso que experimentamos: a 

literatura se fazendo caminho de compreensão, de memória e de futuro das infâncias 

negras. 

Esperamos que o leitor, a exemplo do que nos aconteceu, viva toda a emoção de 

dividir com essa yalodê (conforme caracterização de Jurema Werneck)12 o sentimento que 

tivemos neste encontro-entrevista-escrevivente, algo que não escapa nunca mais de 

nossas memórias. Assim como as águas da chuva correndo ligeiras e sagazes pelas pedras 

da ladeira da Pequena África. Dessa maneira, a cena originária nos transformou em 

Ayoluwa e Fátima Lima, com precisão afrodiaspórica, sugeriu o título de nossa roda de 

conversa a partir da passagem “mas a Ayoluwa, alegria de nosso povo, e sua mãe, 

Bamidele, a esperança, continuam fermentando o pão nosso de cada dia. E quando a dor 

vem encostar-se a nós, enquanto um olho chora, o outro espia […]” (Evaristo, 2016a, p. 

114). 

Erê Oni beijada! 

 

 
12 Segundo Jurema Werneck (2010), no início do século XX, na Bahia, o termo 'ialodê' foi usado como atributo 

de uma importante ialorixá, conhecida como Mãe Senhora. Hoje, o movimento de mulheres negras 
brasileiras o utiliza para nomear organizações e atributos de liderança e representação, evidenciando a 
capacidade de agenciamento das mulheres negras na disputa por participação política.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 5 

 

Coletivo Escrevivência: Conceição, pelo que conhecemos de suas obras e intervenções, 

talvez esta seja a primeira vez que você vai falar e publicar sobre as infâncias negras. Você 

se recorda de alguma coisa nesse sentido, de um artigo, de uma entrevista, enfim? 

 

Conceição Evaristo: Realmente, nunca tive nenhuma conversa, nenhum estudo que 

pensasse a infância nos meus textos. Como são perguntas ou como são ponderações a 

partir dos personagens, então acho que eu corro o risco de ficar muito presa ao 

personagem, o que é bom para quem leu o texto, mas para quem não leu não é bom, 

porque eu posso estar falando ou tecendo considerações que as pessoas desconhecem, 

mas se a gente pensa que as personagens que aparecem no texto, são personagens 

representativas de crianças e notadamente de crianças pobres e negras, então, a infância, 

ela é sempre também conflituosa. Ela é sempre questionadora. Não é uma infância que 

está realizada. Eu acho que uma infância que está tão machucada, tão complicada, tão 

sem lugar como os próprios adultos não aparece como um elogio à infância. 

 

Coletivo Escrevivência: Mesmo essa infância sendo conflituosa como a senhora coloca, 

é perceptível, ao longo de suas obras, a presença das crianças e das infâncias negras 

partindo de uma dimensão atemporal, espiralar e que transita entre as dores, a vigília como 

um ato de cuidado e uma certa esperança, se assim podemos dizer. Seja nos contos, nos 

romances e nas poesias. Em Poemas da recordação e outros movimentos (2017d) 

encontramos o belíssimo poema “Vozes-mulheres” que, entre outros tantos versos, diz: “Na 

voz de minha filha se fará ouvir a ressonância” (Evaristo, 2017f, p. 25). No poema “A noite 

não adormece nos olhos das mulheres”, em meio aos olhos das fêmeas e das mulheres “A 

noite não adormece nos olhos das mulheres, vaginas abertas retêm e expulsam a vida 

donde Ainás, Nzingas, Ngambeles e outras meninas-luas afastam delas e de nós os nossos 

cálices de lágrimas” (Evaristo, 2017c, p. 26-27). Não fica de fora também o doloroso e belo 

poema “Estrelas desérticas”, quando nos diz:  

E depois, quase felizes, os grandes cantam as suas vitórias: — enquanto dançam 
esses meninos, estrelas desérticas, enquanto dançam, seus pés pisoteiam a terra 
anil da alegria. E todos os cadáveres do passado e ainda os do presente entram em 
festa esquecidos. E do futuro deles, estrelas desérticas, cuidamos de nós: tragam 
mais bumbos, mais bumbos, mais tumbas… (Evaristo, 2017b, p. 54-55).  

A partir desse movimento espiralar e plural, como você expressaria a presença das 

infâncias negras em suas reflexões e obras? 

 

Conceição Evaristo: Eu acho que não há como pretender um texto literário a partir da 

realidade, a partir da condição de mulher negra, sem trazer essa infância. Toda a minha 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 6 

 

experiência de vida é marcada até pelo fato de eu ter sido professora de primeira à quarta 

[série]. Toda a minha carreira profissional me colocou diante de crianças. A educação nos 

coloca diante das crianças. Quer dizer, a educação é um caminho para pensar a infância. 

 

Coletivo escrevivência: Eu só ia acrescentar nessa questão ainda uma discussão de uma 

infância plural, de infâncias. Porque quando a gente pensa em Zaíta13 (Evaristo, 2016f) e 

quando a gente pensa em Canção para ninar menino grande, o menino Fio Jasmim 

(Evaristo, 2022)14. Quando a gente ouve Fio Jasmim falando da infância dele, é de uma 

maneira, Zaíta de outra e tantas outras que você vai trazendo. Então, acho que é 

interessante a gente não engessar essa infância numa única perspectiva. Ela está em 

diferentes espaços, diferentes construções do que seja a família, do que seja essa relação 

com a mãe e mesmo a presença ou não da paternidade. Então, eu acho importante 

destacar isso que a gente fala de infâncias e não de uma de infância. 

 

Conceição Evaristo: Aham! 

 

Coletivo Escrevivência: Se a gente pensar nas infâncias da maneira como elas 

geralmente são apresentadas. Eu sempre tomo a infância na tua obra com um sentido que 

está nas filosofias africanas, nos modos de vidas negros, que que vai — como é que eu 

posso dizer? — tecendo as nossas vidas, que é ancestralidade e tempo, não um tempo 

linear, sabe? Há uma forma de construção de vida que passa por essa costura das 

infâncias. Então, para nós, fez todo sentido quando você disse que não é uma construção 

de um sentido de infância na tua obra. Nós estamos todos, na academia, tomados por 

vários sentidos de infância que não alcançam as vidas negras. Para nós fez muito sentido. 

A psicologia é um dos lugares que vai arrumando vários conceitos para infância, não é? 

 

Conceição Evaristo: Se a gente fosse escutar Maria Nova15 (Evaristo, 2017a), se fosse 

escutar Di lixão (Evaristo, 2016b)16, se a gente fosse escutar a menina de olhos d'água 

seriam crianças diferentes, bem diferentes. As experiências de vida delas seriam outras. 

Agora, o que marca? Ou se a gente fosse escutar Fio jasmim e as reminiscências que ele 

 
13 Personagem do conto “Zaíta esqueceu de guardar os brinquedos” (Evaristo, 2016e).  
14 Fio Jasmim, protagonista da novela Canção para ninar menino grande, é um assistente de maquinista 

casado com Pérola que vive em meio a viagens, e conquistas amorosas em cada cidade (Evaristo, 2022). 
15 Maria Nova Maria Nova é personagem central de Becos da memória (EVARISTO, 2017). Menina negra, 

órfã de pai e criada pela mãe e pela comunidade, ela simboliza a infância marcada pela pobreza, pela 
violência e pelo racismo, mas também povoada pela imaginação e sensibilidade. 

16 Personagem do conto homônimo, é um menino que vive em situação de rua, sem vínculos afetivos 
familiares (Evaristo, 2016e). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 7 

 

traz da infância, o que marca? Eu acho que tem uma marcação comum: são crianças 

negras e são crianças pobres que vêm também de uma de uma outra experiência, 

experimentam a educação de uma outra forma. Acho que são outros conceitos, outras 

práticas de educação. 

 

Coletivo Escrevivência: Com certeza. Mais acima, Conceição, você nos disse que “não 

há como você pretender um texto literário a partir da realidade, a partir da condição de 

mulher negra, sem trazer essa infância”. Então gostaríamos de saber um pouco mais sobre 

a relação das infâncias negras com as mulheres negras, que são a espinha dorsal de sua 

obra, e a relação delas com a justiça racial e reprodutiva? 

 

Conceição Evaristo: Eu acho que, no caso dessa experiência, também como mulher negra 

situada no espaço de pobreza, eu sou de uma geração em que as mulheres tinham muitos 

filhos. As mulheres negras, as mulheres pobres tinham muitos filhos. E o que eu acho que 

esses filhos representavam: eles vinham não somente da impossibilidade e do 

desconhecimento, por exemplo, de práticas de controle de natalidade. Não era só isso. Às 

vezes, no meu contato com a escola, lá no morro de São Carlos, principalmente onde eu 

trabalhei mais tempo, eu não sei se, naquele momento, o fato das mulheres terem tantos 

filhos, se não era também um mecanismo de resistência. É como... sem ter um discurso 

premeditado, mas eu não sei, por exemplo se, desde aquela época as mulheres já estavam 

perdendo seus filhos ou pra polícia, ou pra pobreza, ou pra guerra entre eles também. 

Então, será que não seria uma espécie, sei lá, de prevenção, de pensar que esses filhos 

ou que a comunidade teria de sobreviver de qualquer maneira? E ter filhos não poderia ser 

uma maneira de conservação? E aí eu diria até, numa linguagem bruta, de conservação da 

espécie. Não sei se vocês estão entendendo? 

 

Coletivo Escrevivência: Conceição, estamos acompanhando o seu raciocínio e estamos 

muito de acordo com o que você diz, quando você faz essa conexão com a sobrevivência 

da comunidade, quando você faz essa conexão com uma espécie de “o que nos sobra, não 

é?” Num certo momento, o que nos sobra parece que é sobreviver. Então, no caso aí, você, 

trazendo as mulheres, também está trazendo um pouco disso, a resistência. O que nos 

sobra em certo momento é essa resistência quase física, quase biológica, não é? Isso aí é 

de uma potência muito impressionante, assim, muito dolorida. 

 

Conceição Evaristo: E aí, nesse sentido, quando as mulheres brancas, ricas, mulheres de 

classe média constroem o discurso de “eu sou dona do corpo”, “a gravidez sou eu que que 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 8 

 

decido”, eu sempre fico me perguntando se você pode pensar na criança independente da 

maternidade, até porque pensar na criança envolve pensar também em que condições essa 

criança, em que condições essa mulher que está parindo esses filhos ou em que condições 

esses filhos foram paridos. Em que condição essas crianças foram paridas? E aí, nesse 

discurso de controle da natalidade, que eu acho que é um pouco perigoso ou não faz 

sentido, talvez as mulheres negras e pobres, esse discurso de liberação do aborto, a partir 

de onde nasce esse discurso? Porque uma mulher da classe média, quando tem um 

discurso bastante veemente, mas coerente com a condição de vida dela, quando ela 

advoga ser dona do próprio corpo, quando divulga que a maternidade para ela é uma 

escolha, então, ter esse filho também é uma escolha. Eu fico pensando se as mulheres de 

classe populares, quando elas opinam ou quando querem fazer o aborto, se elas não estão 

pensando simplesmente numa dificuldade material, é mais um filho para eu criar, é mais 

uma boca para eu educar? Não sei se essas mulheres estão fazendo esse discurso de que 

esse corpo é meu! Eu que mando, eu que que decido se vou levar a maternidade até o fim, 

porque talvez para essas mulheres pobres não tenha escolha. Ou eu tomo um chá, ou eu 

enfio qualquer coisa dentro de mim, ou eu faço esse aborto de qualquer maneira. Eu não 

sei se atrás disso tem o discurso de que esse corpo é meu, de que maternidade é uma 

escolha como o aborto é uma escolha. E aí se a gente pensa isso tudo, é um outro lugar 

também pra pensar a criança. Eu acho que é um outro lugar também para gente pensar 

como e em que condições também essa criança vai viver. 

 

Coletivo Escrevivência: Nesse movimento, nos vêm em mente seu livro Insubmissas 

lágrimas de mulheres (Evaristo, 2023), um livro singular e cortante. Nessa obra, deslizamos 

pelas histórias de treze mulheres. O que nos chama atenção nessa obra, é o papel que 

essas mulheres assumem como protagonistas de suas próprias dores e vidas e podem 

contar para narradora histórias violentas e dolorosas, a partir de um outro lugar. Mas, nos 

chama também atenção que Insubmissas lágrimas de mulheres foram e são “insubmissas 

lágrimas de crianças”, seja através das filhas e filhos das personagens, a exemplo da 

menina Seni em “Shirley Paixão”17, seja no encontro entre a protagonista criança e sua filha 

– a criança Isaltina Campo Belo e sua filha Valquíria18 —, seja na menina roubada, na 

 
17 O conto “Shirley Paixão” narra a história da família de Shirley, mãe de cinco filhas, entre elas Seni, viviam 

aparentemente como uma família comum até o comportamento de Seni chamar atenção na escola. A 
narrativa revela o abuso de Seni pelo pai, mostrando o impacto da violência sofrida na vida da família e 
explicando o silêncio e a dor vivenciados pela menina. 

18 O conto narra a trajetória de Isaltina, que desde a infância se percebe deslocada em sua família, 
enfrentando dificuldades para viver sua identidade de gênero. Ao longo da vida, trabalha como enfermeira 
e enfrenta abuso sexual que resulta em gravidez e assume a filha Valquíria com amor.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 9 

 

infância roubada de Maria Imaculada da Conceição19. Enfim, nos veio um pouco dessa 

sensação relendo Insubmissas Lágrimas e te perguntamos, Conceição: podemos pensar 

que Insubmissas lágrimas de mulheres pode ser também insubmissas lágrimas de meninas 

e meninos negras e negros? 

 

Conceição Evaristo: [...] O que eu diria é que aquilo que contamina ou a situação em que 

as mulheres negras, em que essas casas negras, essas famílias negras, a situação em que 

elas estão inseridas, as crianças não saem ilesas dessa situação. Eu acho que tem um 

ônus muito grande sobre elas. Se eu volto em “Zaíta esqueceu de guardar os brinquedos”, 

é uma infância que a menina, de certa forma, está inocente diante do mundo. Tanto é que 

ela sai e é vítima de um de um tiroteio, sai para uma brincadeira e é vítima de um tiroteio. 

Quando você pensa em “Di lixão”, também é o menino que já está na rua. Está amargurado 

por uma situação de não condição de vida. E aí, se você volta para Insubmissas lágrimas 

de mulheres, essa menina que é raptada... Qual a consequência que essa pessoa vive? 

Não sei se vocês estão lembrados que ela não quer ter família, ela não quer ter filhos. Eu 

acho que todas essas crianças vivem uma situação adversa. Por isso que eu volto. São 

infâncias que se não consegue cantar uma ode, um elogio a essas infâncias. Eu acho que 

representam infâncias em que a perda da inocência diante do mundo se dá muito cedo. 

São infâncias que estão também vivendo numa linha tênue entre o poder ser, o poder 

crescer e ameaça de vida. Ou é pela pobreza ou pela impossibilidade dos pais assumirem, 

que é o caso Di Lixão, que tem até uma mágoa da mãe. Então, são infâncias vividas mesmo 

brincando. Se você vai para olhos d'água, tem uma infância, se percebe ali que tem 

meninas que são carregadas de afeto, mas são carregadas de pobreza. Quando a menina 

de “Olhos d'água” entende que a mãe dela, quando fazia aquelas brincadeiras todas, era 

para enganar a fome e a menina de 8 anos fala: "Eu era muito menina, mas eu entendia 

isso". Então, mesmo quando tem uma situação de afeto, é uma infância que vive nessa 

linha de vulnerabilidade ou por A ou por B. 

 

Coletivo Escrevivência: Então são insubmissas lágrimas das mulheres e das crianças 

também? 

 

 
19 Maria do Rosário Imaculada dos Santos, ainda criança, foi sequestrada por um casal enquanto brincava 

com os irmãos em frente de casa. O irmão mais velho foi deixado no meio da estrada, mas ela foi levada 
embora e passou a viver com estranhos, longe da família. Cresceu em casas alheias, tratada apenas como 
“menina”. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 10 

 

Conceição Evaristo: Ah, sim, são! Elas são insubmissas porque, apesar de tudo, essas 

crianças sobrevivem. Apesar de tudo, essas crianças crescem. Apesar de tudo, elas 

desafiam tudo aquilo que impediriam elas de ser. E aí eu quero voltar a Becos da memória 

e a personagem Maria Nova. Ela, inclusive muito menina, descobre o que quer ser. Então, 

tem também essa infância que é também vivida no sonho, no desejo. Não sei se vocês 

estão lembrados que em Becos da memória tem um menino que é amigo de Maria Nova. 

ele não gosta da escola, ele sai da escola porque ela não tem nada para oferecer. E também 

Maria Nova só gosta da escola na hora da merenda. 

 

Coletivo Escrevivência: Isso dá um outro debate, né? O que a escola faz com essas 

infâncias, como a escola acolhe essa infância tão carente de tudo? 

 

Conceição Evaristo: Isso, isso, isso. 

 

Coletivo Escrevivência: E outras tantas carências que a escola não dá conta, não é só da 

comida, é muito mais. 

 

Conceição Evaristo: É porque, se é uma escola, é um sistema educacional que não 

reconhece a criança em sua dignidade, essa escola pode oferecer tudo, não é? E aí eu 

quero voltar lá em Insubmissas lágrimas de mulheres, quando tem aquela menina, aquela 

personagem que mais tarde vai ser dançarina ou vai dançar balé, ela também não tem esse 

acolhimento na escola, de reconhecimento da própria aptidão para a dança E o Fio Jasmim 

tem uma admiração pelo pai. É uma infância também, uma infância, uma juventude em que 

ele é criado dentro de uma perspectiva machista em que acaba sendo muito mais 

contaminado pelo pai do que pela mãe. Eu acho que aí também tem essa [ideia de] como 

esse homem negro exerce a paternalidade. 

 

Coletivo Escrevivência: Na ausência?  

 

Conceição Evaristo: É interessante porque, às vezes, é a ausência dele, mas essa 

ausência marca. Mesmo esse pai longe... É uma coisa que eu observava nos anos que eu 

dava aula e isso me chamava muita atenção. Se você pega uma criança de 8, 9 anos, no 

morro de São Carlos20, que era onde eu trabalhava na época, e pega uma criança de 8, 9 

 
20 O morro de São Carlos, considerado uma das favelas mais antigas do Rio de Janeiro, foi ocupado a partir 

do começo do século XX, após o loteamento das terras da antiga fazenda da família Santos Rodrigues, 
próximas ao mangue da atual Praça Onze. Originalmente chamado morro de Santos Rodrigues, em função 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 11 

 

anos da zona sul, notadamente uma menina rica, uma criança rica, uma criança que não 

passa por dificuldade financeira nenhuma. Gente, até a expressão de rosto dessas crianças 

é diferente. Se vocês observarem bem os meninos da zona sul ou desses condomínios 

fechados — eu tô pensando agora no extremo —, eles têm um ar infantil que uma criança 

mais pobre não tem. Eu acho que talvez a criança pobre, eu acho que ela tem uma perda 

da inocência. E quando eu estou falando inocência, claro que eu não estou nada de sexo 

nem nada, não, entende? Mas eu acho que ela talvez tenha uma percepção. Não sei se 

estou exagerando. 

 

Coletivo Escrevivência: de subsistência. 

 

Conceição Evaristo: É talvez de subsistência, talvez do perigo. E não é o perigo da vida, 

não! É o perigo de não viver. 

 

Coletivo Escrevivência: E essa dor atravessa a vida de mães, de avós. É uma dor 

histórica. Ela é histórica, ela também é da comunidade, do ambiente onde vive, isso vai só 

favorecendo. Então é uma lágrima também insubmissa dessas crianças. Então, ela vai se 

manifestar com silêncio, com corpo, com olhar. E que pena que o currículo se diz universal, 

e aí a gente  pensa numa escola e num currículo da BNCC [Base Nacional Comum 

Curricular] ou que que vai trabalhar como se essa criança de 8 anos num segundo ou 

terceiro ano de escolaridade, tenha de olhar para a escrita, por exemplo, da mesma 

maneira, para a matemática da mesma maneira, não é? 

 

Conceição Evaristo: É. 

 

Coletivo Escrevivência: Por exemplo, não é um gesto simples de uma criança que chama 

a professora de tia. A criança que chama a professora de tia é uma criança negra e ela é 

cortada como um gesto inapropriado, como um gesto ilegal, como um gesto indecente. Não 

pode tolerar A escola não pode tolerar, não é? A professora é informada de que essa prática 

é abusiva. Essa é uma criança negra. 

 

 
da capela localizada onde hoje se encontra a Capela de Santo Antônio de Pádua, passou a ser conhecido 
pelo nome da rua São Carlos, que corta a comunidade em sua extensão. No início do século XX, se tornou 
um cenário da boemia carioca,, onde surgiu a primeira escola de samba da cidade – Deixa Falar –, criada 
por Ismael Silva (Morro [...], 2025). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 12 

 

Conceição Evaristo: Vanda Ferreira,21 há muito tempo, levantou uma questão que essa 

tia que chega às escolas não foi implementada pela classe média. A Vanda acredita que 

essa tia nasce nas comunidades, no hábito das crianças, dos mais jovens chamar os mais 

velhos de tia. E aí isso se espalha pela classe média, a ponto de quando a criança chega 

também numa escola, uma criança negra, e tem que se identificar com a professora e 

chamar a professora de tia, fica algo meio estranho. E essa professora também não se 

sente, como é que se fala? Não se sente à vontade. Então, talvez as práticas cotidianas 

das comunidades mais pobres ou das comunidades marcadas pelas culturas africanas, 

essas práticas cotidianas de tratamento acabam também se conflitando quando elas 

chegam à escola, entende? Eu me lembro uma vez, já não se trata de infância, eu estava 

em Minas Gerais, então, estudantes indígenas lá na UFMG [Universidade Federal de Minas 

Gerais], naquele momento, elas falavam o seguinte: "Tá tudo bem, a gente vem aqui para 

a universidade, vai aprender os saberes dos brancos, agora, até que ponto os nossos 

saberes também serão incorporados como currículo, até que ponto nossos saberes serão 

naturalizados como episteme dentro dos currículos acadêmicos? Então, Vanda levantava 

justamente isso. Essa tia pode ter chegado na escola a partir das práticas das comunidades 

marcadas pelas culturas afro-brasileiras chamarem os mais velhos de tia. Eu também 

concordo com isso. 

 

Coletivo Escrevivência: Vemos dentro dos terreiros e das tradições africanas, da 

linguagem como um todo, do sentido da ancestralidade, de uma estrutura organizacional 

familiar hierárquica do mais velho, o sentido do mais velho como aquele que cuida. Então 

fica quase óbvio que a criança chame de tia. É um sentido intrínseco de uma das culturas, 

como Angola, não é? Enfim. Então, é claro que isso vai estar maciçamente na escola, 

porque as crianças foram ensinadas a isso, elemento que nós estamos discutindo da 

infância, das comunidades, do nosso direito à ancestralidade, eu acho que nos coloca 

nesse momento, inclusive nesse momento preciso, pontual, numa espécie de obrigação ou 

de condição de publicar isso, porque esse é um entrave dentro da escola, essa atitude da 

escola de apagamento, de sufocamento da infância. Eu acho que a gente precisa combater. 

Tem os combates dos currículos, etc e tal. vai ser interessante se a gente conseguir publicar 

isso, trazendo essa outra dinâmica a partir dessa palavra tia. Então, aqui se retém a 

ancestralidade, aqui se retém a potência da comunidade, não é? 

 
21 Vanda Maria de Souza Ferreira é referência nos movimentos negros do Rio de Janeiro há mais de 50 anos, 

recebeu a Medalha Chiquinha Gonzaga da Câmara Municipal, por iniciativa da vereadora Thais Ferreira 
(PSOL). Militante desde os anos 1980, atuou junto a Brizola e Abdias do Nascimento, coordenou o Projeto 
Zumbi dos Palmares, da Secretaria Municipal de Educação do Rio de Janeiro, trabalhou no sistema 
prisional e ocupou diversos cargos públicos. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 13 

 

 

Conceição Evaristo: É, é interessante. 

 

Coletivo Escrevivência: Como o saber branco foi produzindo, a criança, a infância da casa 

e a infância da rua. Não, infância só tem o nome se for da casa; da rua, é o menor 

abandonado, é sempre esse que tá de fora… é sempre olhado por uma perspectiva social, 

econômica, não é? 

 

Conceição Evaristo: O menor abandonado. 

 

Coletivo Escrevivência: Esse debate amplia o campo de reflexão e nos questionamos 

como as infâncias negras atravessam a obra Olhos d’água. A presença constante da 

violência racial sobre os corpos e subjetividades de meninas e meninos negras/os tecem 

com fios dolorosos vários contos, inclusive a partir do próprio ventre, como em “Ana 

Davenga”22. É impossível não ser tomada pelas histórias da menina Zaíta e de Di lixão e 

não se atormentar com o menino Lumbiá “O sinal! O carro! Lumbiá! Pivete! Criança! Erê, 

Jesus Menino. Amassados, massacrados, quebrados! Deus-menino, Lumbiá morreu!” 

(Evaristo, 2016d, p. 86) Nem sempre “A gente combinamos de não morrer’” (Evaristo, 

2016c) favoreceu a vida. No entanto, no último conto de Olhos d’água, “Ayoluwa, a alegria 

do nosso povo” somos restituídos a um sentido de esperança e o conto acaba com a 

seguinte frase: “[...] enquanto um olho chora, o outro espia o tempo [...]” (Evaristo, 2016a, 

p. 114)23. Conceição Evaristo, como a senhora vê a relação de uma necroinfância que 

atravessa a vida de algumas/uns personagens costurados pelos fios que parem novas 

vidas? 

 

Conceição Evaristo: Quando se fala de uma necroinfância e que começa a partir do útero, 

eu acho que a gente pode voltar lá para a Natalina: quantos filhos Natalina teve? Não sei 

se você está lembrado desse conto que está em Olhos d'água, ela é barriga de aluguel, 

depois ela dá a criança para não sei quem, depois o único filho que Natalina assume 

justamente aquele filho que é vítima de um estrupo. E também a gravidez de Ana Davenga, 

que ela não consegue levar adiante. Então a gente pensa que necroinfância vem também 

 
22 Ana Davenga, personagem do conto homônimo de Olhos d’água (2016e), de Conceição Evaristo, é uma 

mulher negra, periférica, cuja identidade se funde à do companheiro envolvido no crime, de quem adota o 
nome. Grávida de Davenga, Ana tem sua vida atravessada pela brutalidade policial.  

23 O conto “A gente combinamos de não morrer” narra o cotidiano violento de uma favela, visto pelos olhos 
de Dorvi, sua esposa Bica e Dona Esterlinda, mãe de Bica. A narrativa alterna suas vozes para mostrar 
diferentes perspectivas sobre a vida de Dorvi, que tem um pacto de sobrevivência com amigos.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 14 

 

contra aquilo que eu estava falando antes:  até que ponto uma mulher negra e pobre que 

decide ter um filho? Quais são os empecilhos? Não é o discurso de que esse corpo é meu, 

eu faço dele o que eu quiser. Provavelmente não é isso. Então, eu acho que vale pensar 

também quando se pensa em infância, você pensa também que em que condições 

materiais essa infância ou essa gravidez dessa mulher negra vai se realizar? E aí, quando 

a gente volta outra vez e fala da ancestralidade, está aí, é o país onde a educação só vai 

reconhecer as práticas advindas de uma sabedoria branca. A gente pode ir longe também 

quando Sueli Carneiro vai falar de epistemicídio24. A gente pode pensar também como a 

criança negra é vítima, e é vista, qual o imaginário sobre essa criança negra? Está aí no 

final do conto, é vista como pivete. Então, uma criança negra tem uma dignidade tanto 

Cristo tanto quanto menino Jesus. É por isso que eu faço essas misturas, acho que isso dá 

para pensar qual é o olhar da sociedade brasileira para uma criança negra e para uma 

criança pobre. Como, com qual imaginário que se corre em relação ao menino negro? O 

menino negro é sempre um pivete? Ele é sempre um perigoso? Então, essa necropolítica 

se dá desde a impossibilidade de uma mulher negra escolher se ela quer ter um filho ou 

dez filhos, como se dá também no imaginário que é concebido para essas crianças. Será 

que amparar uma infância é possibilitar que esse menino aprenda a tocar tambor? Então, 

me traga mais bumbos, mais bumbos. 

 

Coletivo Escrevivência: Incrível. Ao ler seus romances e livros de contos, como Ponciá 

[Vicêncio] e Olhos d'água, consideramos que você retrata, na relação entre mãe e filha, um 

certo tipo de intimidade existencial. Você revela uma mãe que vê a filha para além da 

dimensão psicológica e subjetiva. Isso é evidente quando Ponciá conta o que houve no 

milharal e a mãe manda cortar a plantação e então o segredo povoa a história escrevivente. 

Em Olhos d’água, você explicita o processo de cuidado, ensinamento e proximidade entre 

mãe e filha, afirmando a condição do existir intergeracional da mãe preta trabalhadora, por 

exemplo, na passagem onde a filha penteia a mãe. Nessas duas situações literárias, a 

infância aparece como agente do mundo, criadora, capaz de ativar segredos, mistérios e 

encantamentos constitutivos do mundo. Conceição, essa reflexão procede? Sua escrita 

veicula esse tipo de acontecimento? Eu gostaria que você falasse dessa infância que 

intervém, que agencia e é capaz de não apenas participar e ter consciência do seu entorno, 

dos valores em jogo, mas de criar sentido criar valores ao mundo. 

 

 
24 Conforme Sueli Carneiro (2023), epistemicídio é um processo de destruição dos saberes, culturas e 

racionalidades das populações negras, especialmente no contexto brasileiro. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 15 

 

Conceição Evaristo: Concordo. E também, partindo das culturas africanas, se diz que o 

velho é respeitado por ser a pessoa que traz a experiência e tem histórias e memórias para 

contar. É o contrário da morte do narrador, como está em Walter de Benjamin. Ao mesmo 

tempo que o velho é reverenciado, a criança também é. Porque eu diria que a criança 

potencializa a vida do velho e potencializa a vida da comunidade. Acredito que não só no 

sentido da criança ser o amanhã, mas no sentido de que a criança é o agora. A criança é o 

que, de certa forma, também propicia o sujeito e comunidade a agarrar-se à vida. Imagine 

uma comunidade, e isso está lá no último conto também de “Ayoluwa alegria do nosso 

povoado”25, o não nascimento da criança, tudo pitimbava, né? Tudo pitimbava, tudo 

acabava. Inclusive as parteiras, aquelas que tinham o dom de trazer a criança ao mundo, 

elas ficaram sem função. Então, uma sociedade que não tem criança ou uma sociedade 

que não cuida da sua infância ou que cuida dessa infância de maneira errada ou incompleta, 

essa sociedade míngua. Esse minguar não é minguar que se dá só no futuro, não. Não é 

porque daqui a dez anos a gente não vai ter mais o mundo, é porque a gente não está 

tendo a vida agora. Então, é nesse sentido que Ayoluwa nasce para potencializar os de 

hoje, para potencializar o agora. E o conto termina assim: "[...] ela veio não como uma 

promessa de salvação, mas também não veio para morrer na cruz” (Evaristo, 2016a, p. 

114). Aí eu estou, sem sombra de dúvida, dialogando com o cristianismo, no qual a salvação 

se dá pelo sofrimento. Não, a salvação não precisa se dar pelo sofrimento. Nesse diálogo 

fica instituído em Olhos d'água, no conto mesmo “Olhos d'água”, esse significado ou essa 

decifração do mundo que muitas vezes o adulto não faz e a criança é capaz de decifrar. Lá 

em Ponciá Vicêncio, quando ela vê aquela mulher grande, vazia, no meio do milharal, a 

mãe sabe o que a menina está vendo. E o que a mãe faz? Ela corta o milharal para que a 

menina não veja mais aquilo e não tope mais com esse mistério. E Ponciá lamenta que 

nunca mais viu a mulher, pois o milharal acabou. O mistério alimentava Ponciá e perturbava 

a mãe. Então, talvez as crianças tenham essa capacidade de se colocar no mundo e de 

nos ajudar a nos colocar no mundo.  

Eu falo isso muito a partir da experiência que eu tenho com a Ainá. Ontem eu estava lendo 

uma coisa que achei interessante. Nesse momento eu estou falando de uma maternidade 

física, mesmo. Eu não sabia que a circulação do sangue pelo umbigo, entre a mãe e a 

criança na barriga da mãe, tanto da mãe marca a criança, como a criança marca a mãe. 

Depois que a criança é expelida, anos e anos depois, os vestígios do sangue da criança 

circulam ainda no sangue materno. Eu não sabia disso. Então, diante dessa possibilidade, 

a gente pode sair dessa maternidade física. É bom até que a gente saia dessa maternidade 

 
25 O conto, na verdade, chama-se “Aylowua, a alegria do nosso povo”. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 16 

 

física para poder pensar a criança, para poder pensar no jovem: ao mesmo tempo que uma 

sociedade marca o jovem, esse jovem também marca a sociedade. Marca tanto que a gente 

tem uma juventude que questiona o tempo todo essa sociedade. E ela questiona, muitas 

vezes, não é nem perguntando pela simples presença, quando a gente vê que não dá conta, 

quando o sistema educacional não dá conta. É um questionamento que a própria juventude 

e que as próprias crianças fazem a partir da condição do existir. Então, eu acho que a 

infância (e a juventude também) está sempre exigindo ao mesmo tempo que propõe uma 

necessidade de mudança. Acho que a juventude em si e a criança em si indicam que está 

aí arrumado, não está arrumado. A infância é como se fosse uma consciência. 

 

Coletivo Escrevivência: Por falar em mãe, uma cena escrita por você, em que sua mãe, 

Dona Joana, em dias de chuva, desenhava o sol, nos diz como aprendemos com as/os 

mais velhas/os um gesto, que é atualizado cotidianamente pelas/os mais novas/os, como 

você nos diz ao contar a cena: “Era um gesto solene, que acontecia sempre acompanhado 

pelo olhar e pela postura cúmplice das filhas, eu e minhas irmãs, todas nós ainda meninas” 

(Evaristo, 2020, p. 49). É muito comum pensarmos a ancestralidade como o encontro com 

os mais velhos, mas nessa memória do encontro da sua mãe com você e suas irmãs ainda 

meninas, há uma importância dos mais novos na mediação das experiências vividas. 

Wanderson Flor do Nascimento (2020) diz que a ancestralidade se assenta na velhice, mas 

acolhe e se hospeda na infância. Isso nos impacta muito não apenas nessa cena, mas em 

toda a sua obra — o sentido de infância que ela afirma —, pois a sociedade moderna 

inventou a criança como um ser a quem falta algo, um ser a quem falta vivência, 

experiência. Conceição Evaristo, na sua obra, as crianças são eivadas de memória? 

 

Conceição Evaristo: Tem um poema, é pena que é de um homem. Não temos nada contra 

os homens, não. Mas, eu evito de pôr epígrafe de homens, procuro mais epígrafe de 

mulheres, mas tem um texto muito bonito de Edmilson de Almeida Pereira, que é um poeta 

mineiro. Ele vai dizer que as crianças criaram memória antes de criarem cabelo (Pereira, 

2003)26. Então, eu acho que é essa uma experiência muito específica. Eu tive uma 

experiência de muita conversa, de muito pensar com a minha mãe, com a minha tia e era 

quase com uma troca de experiência também. Eu também vivo muito isso com Ainá. Uma 

maneira de as crianças se postarem na vida sem serem passivas diante de nós. Eu acho 

que essa possibilidade de troca, não só de troca, mas de intervenção mesmo, eu acho que 

 
26 Curiangu: “Silêncio veio no / raio. / Os ossos voltados / para o mundo. / A família surgiu na / floresta rubra. 

/ São pequenos de mãos / pequenas, adultos antes do tempo. / Os meninos criaram / memória / antes de 
criarem cabelos” (Pereira, 2003, p. 53). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 17 

 

ela nasce muito também do fato de as crianças das populações pobres, muito cedo, dentro 

de casa, assumirem papéis. Eu sempre vou voltar à minha infância, tá? E é assim também 

de certa forma que eu construo as personagens. Eu lembro que a minha irmã mais velha, 

Maria Inês, que cuidava de mim. Eu não sabia nem falar mãe, eu confundia minha irmã 

mais velha como minha mãe. Eu acho que é isso. E aí a gente cresce também cuidando, 

cuidando da casa, cuidando dos irmãos menores. Então, a criança não é um ser passivo. 

Quando ela não cuida da casa, ela tem obrigação de ir pra rua pedir esmola. Ela tem a 

obrigação de ir lá, de ir pra rua pegar alguma coisa, roubar. Ela tem a obrigação de sair 

para catar as coisas. E isso é “Lumbiá”, que saía vendendo doce, bala... O que ele queria 

vender era flores. É então essa participação ativa das crianças no seio familiar. E isso 

coloca a criança muito cedo como agente ativo, dentro de uma família, dentro de uma 

sociedade. Aí se a gente volta à educação, quantas crianças param de estudar porque mal 

terminam a quarta série e têm que trabalhar. Então não é só o mais velho, que é fonte de 

vida, que é fonte de ensinamento, o mais novo também. O mais novo também é um 

protagonista ativo e isso permite também que as experiências de vida dele sejam trocadas, 

acho que isso permite com que o mais velho também pare para escutar o mais novo. E, 

voltando outra vez à educação, de quantas crianças, a gente ouve essas histórias, são elas 

que vão ensinar os mais velhos a ler. Eu lembro que eu era mocinha, existia o Mobral27. Eu 

falei tanto com a minha mãe e com o meu padrasto que ele entrou pro Mobral, mas não foi 

até o fim. Então o que é isso? Eu acho que é retirar a criança desse papel de passividade 

ou pensar também a ancestralidade como um caminho como um caminho duplo, não é? 

Sem dúvida, o velho oferece experiência, mas pode ser também uma troca. Se a gente 

pensar nessa criança também como alguém que é até responsável de cooperar 

materialmente dentro de casa, levando dinheirinho que não se sabe como [consegue], essa 

criança também ensina. A vida dessa criança também oferece reflexão, ela também traz 

reflexão para a comunidade, para o mais velho. Quantas vezes a gente vê isso: o mais 

novo exercendo uma influência sobre o mais velho, fazendo até o mais velho mudar o 

pensamento, não é? Agora, isso só é possível se pensar a ancestralidade como um tempo 

dinâmico. Não só aquilo que ficou para trás, aí a gente vai para a Leda Maria Martins (2021) 

justamente para pensar esse tempo espiral. 

 

Coletivo Escrevivência: A senhora já afirmou que a palavra, antes de ser escrita, foi 

ouvida. Como a oralidade e o ouvir dos mais velhos moldaram sua maneira de escrever, 

 
27 Movimento Brasileiro de Alfabetização (Mobral): programa do governo brasileiro do período do regime 

militar, instituído pelo decreto nº 62.455, de 22 de março de 1968. Durou até 1985. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 18 

 

especialmente quando trata de infâncias? Na sua obra, o cotidiano é atravessado por 

provérbios, rezas, ditos populares. Como esses elementos ajudam a construir uma infância 

negra marcada por uma tradição ancestral, mas também por reinvenções no presente? 

 

Conceição Evaristo: Bom, eu não sei se isso hoje ainda acontece com as famílias negras. 

É muito do que aprendi, vou até dizer que aprendi na minha infância, na minha juventude, 

na minha família. Um pensamento com uma frase é um ditado. Isso me formou, essa 

maneira de estar no mundo com cuidado e procurando ser respeitosa com aquilo que me 

cerca e crendo que é possível se locomover no meio de todas as dificuldades. Isso tudo 

veio de casa, de uma maneira assim muito natural, numa fala natural. Você contava um 

fato, a minha mãe, às vezes sem comentar o fato, ela a resposta e é um ditado. Então, o 

que eu quero dizer? Essa educação é experimentada ao sabor da vida, ao sabor dos 

acontecimentos. É uma educação, pelo menos para mim, muito mais formadora. Muito mais 

formadora do que a educação escolar.  

Na escola, sem sombra de dúvidas, a escola tem a leitura, e tudo isso ela me colocou, não 

consertando o que eu recebi em casa, o que eu recebi da prática das relações com os mais 

velhos, da relação com a minha mãe, com as minhas tias, que me deram um cuidado para 

estar na escola e para estar em determinados lugares e saber o que seria útil, o que me 

pertencia ou não, o que é.... Então, primeiramente foi essa educação, esse contato com os 

mais velhos, essa troca com os mais velhos, que me preparou para o mundo, muito mais 

do que ter ido para a escola, muito mais do que tudo que eu aprendi fora de casa. Eu acho 

que o que eu aprendi em casa, o que eu aprendi com os mais velhos, com essa troca, ela 

me foi benéfica no sentido de me colocar também crítica, uma crítica em relação a outros 

espaços que eu frequentei. O primeiro espaço que uma criança frequenta normalmente é 

a escola, porque dificilmente essa criança vai para um clube, dificilmente ela vai para um 

teatro, dificilmente ela sai, inclusive da ambiência do local físico de onde ela é, onde ela 

mora. Eu me lembro que quando eu trabalhava no Morro de São Carlos, olha, o Morro de 

São Carlos é ali. Muitas crianças nunca tinham descido até o metrô. Eu acho que hoje pode 

ter mudado, mas tem muitas crianças, por exemplo, que moram em Nova Iguaçu, que 

nunca vieram ao centro da cidade, ou que talvez morem até ali mesmo em Ramos e que 

nunca vieram para o centro. Então a escola acaba sendo o primeiro espaço que essa 

criança frequenta para além da sua ambiência familiar. E é essa ambiência familiar que vai 

preparar essa criança contra os impactos que os outros ambientes podem oferecer. Então, 

reafirmo que é uma experiência familiar, uma experiência comunitária, experiência 

coletivizada da favela. Eu não estou dizendo que a gente não brigava, não é isso que eu 

estou dizendo. Por exemplo, a gente, lá na favela, na hora de pegar água, tinha uma 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 19 

 

senhora que morava muito perto da torneira. Ela pegava e punha uma poção de lata. 

Carolina [Maria de Jesus] viveu essa experiência também. Foi uma função da lata, e na fila, 

na frente de todo mundo. Foram os comentários em casa que me propiciaram a entender 

que não era justo. Essa mulher precisava tanto de água como qualquer uma de nós, mas 

ela era abusada, entende? Ela era egoísta. Então, é uma forma. Foram essas experiências, 

primeiro na família, com os mais velhos, que me prepararam e me jogaram no mundo. 

 

Coletivo Escrevivência: Às vezes a gente se pega, muitas vezes, repetindo, não é? Vem 

no automático essa repetição. É uma marca da oralidade que está na memória, que está 

no repetir, que está no fazer cotidiano. Água mole, pedra dura, tanto bate até que fura. 

Porque você não vê isso na sua obra, não é em escola, não é um conhecimento 

escolarizado. É de uma tradição, de uma oralização, de uma oralidade que entra na alma, 

como dizia o poeta, não é? Na sua obra, Conceição, como é que você vê essa coisa do 

provérbio, da tradição, esse atravessamento mesmo de uma oralidade? 

 

Conceição Evaristo: Na verdade, há um projeto estético. Eu não faço isso de modo 

inocente. Tem um projeto estético aí que eu quero levar, que é a oralidade para a literatura, 

para o meu texto. Eu quero que seja essa a marca estética no meu texto. 

 

Coletivo Escrevivência: Mas tem um outro lado dessa questão que eu tenho aqui, que é 

o hip-hop, a profusão, a rapidez. Não é só o que eles fazem, o arranjo desses versos, mas 

também memorizem quantidade. Isso é um contraste de hoje. A juventude, na pele negra, 

sempre vai buscar uma forma de ser distinta, ela consegue. E não é só porque ela usa, 

sabe? Se você pegar alguns raps. 

 

Conceição Evaristo: É, eu concordo. Eu acho que é nesses lugares onde há uma prática, 

a prática oral, onde esses ditados são retomados de uma outra forma, mas esses ainda são 

os nichos onde tudo sobrevive, não é? 

 

Coletivo Escrevivência: Perfeito, Conceição. Que roda de conversa instigante. 

Caminhando para finalizar, vamos ampliar o debate trazendo uma questão que perpassa o 

campo do cuidado em saúde, o campo de educação em saúde e um processo de 

medicalização da infância que a escola tem enfrentado. No conto “Lia Gabriel” (Evaristo, 

2023),28 percebemos a intensidade da dor e da solidão quando ela diz: "Tenho vivido muito 

 
28 O conto “Lia Gabriel, fala sobre uma mulher negra enfrentando violência doméstica e outras formas de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 20 

 

sozinha [...]" (Evaristo, 2023, p. 95) e reflete sobre o impacto devastador do diagnóstico de 

seu filho, a "[...] ameaça que pairava não só sobre Máximo, mas sobre todos nós [...]" 

(Evaristo, 2023, p. 96). Vemos o corpo que sangra, que protege, que ensina, que conserta, 

que trabalha e acolhe. Um corpo marcado pela dor, mas também pela potência de sustentar 

o que a ciência rejeita. É o cuidado que nasce no limite, entre o trauma e o afeto e que não 

pode ser possível descrever nas fichas clínicas nem nas prescrições formais. Então, é 

urgente pensar na saúde, sobretudo a saúde mental, ainda se opera um cuidado dentro de 

uma lógica cartesiana, branca e higienista, que não reconhece o racismo como agente de 

adoecimento. Essa medicina que não escuta, não enxerga, que divide e que rotula pessoas, 

corpos e subjetividades. Mas penso que há um lugar de fissura possível: a enfermagem. 

Profissão majoritariamente composta por mulheres negras, a enfermagem carrega uma 

longa tradição de cuidado ancestral, relacional e coletivo. Mas somente se sair das margens 

para o centro do cuidado. É pensando em nós, mulheres negras da enfermagem, e na ideia 

de que há entre nós corpo, condição e experiência a nos coletivizar com mulheres como 

Lia Gabriel, que proponho as perguntas a seguir, Conceição Evaristo, pois como você 

ensina que “escrever o vivido é também um ato de cura e de denúncia”. Conceição, no 

conto Lia Gabriel (Evaristo, 2023), a infância negra aparece marcada pela dor, pela 

memória de violência, pelo silêncio que sangra no abandono. Como a senhora pensa o 

cuidado em saúde quando se trata de corpos de crianças negras, muitas vezes vistos como 

ameaça antes mesmo de serem escutados? Como a senhora vê a possibilidade de uma 

prática de cuidado que acolha a narrativa, a memória, o corpo e a escuta como elementos 

terapêuticos? 

 

Conceição Evaristo: Certo, Lia Gabriel é aquele conto em que a mulher apanha diante do 

filho, não é? Só fazendo um parênteses, esse conto é baseado numa realidade, situação 

vivida com uma amiga minha lá de Belo Horizonte. Hoje ela, já senhora, ainda vive com 

Alzheimer, então essas memórias todas, penso que nem tenha condição de ler esse conto, 

se pudesse ler ela iria se reconhecer. Mas voltando à pergunta, nos últimos tempos também 

a gente tem ouvido falar muito de uma medicina humanizada, que considera o sujeito em 

sua totalidade. Em se tratando das populações negras, a gente sabe muito bem quando se 

chega num consultório, quando se leva uma criança e como é a recepção que se tem e a 

maneira como ela é feita nos hospitais. Tive algumas experiências com a Ainá, é muito mais 

fácil acessar a enfermeira ou a auxiliar de enfermagem do que acessar o médico. Quando 

ele chega à consulta, pronto, acaba. É a equipe que cuida diretamente da criança, que cria 

 
opressão, além de mostrar sua luta pelo tratamento justo do filho diagnosticado com esquizofrenia. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 21 

 

uma cumplicidade e quem está ali e orienta outros caminhos, deixando transparecer o que 

não é preciso ser feito e o que é mais importante, e até a displicência do médico. Então, eu 

acho que a enfermeira cuida, e fica sempre naquela situação em que, por um lado, ela tem 

que valorizar ou fazer o paciente acreditar naquilo que o médico diz, mas, por outro lado, 

ela também quer criar uma cumplicidade com o paciente. Eu acho que esse lugar 

intermediário, que é exercido pelo pessoal da área da saúde, é fundamental quando se 

pensa numa medicina humanizada, talvez a medicina humanizada já esteja sendo exercida 

ali. Então, quem talvez tenha que apresentar a possibilidade de uma medicina humanizada 

como aquela que tem o contato direto com o paciente. Aí eu acho que quanto mais pessoas 

ou quanto mais profissionais da saúde tiverem consciência da questão do racismo, 

consciência de como o racismo adoece... Talvez o primeiro lugar de investimento seja 

justamente com os profissionais intermediários — substituiria pelo nível médio, né? — 

Porque, não sei… o médico, não estou dizendo que o médico não seja necessário, mas eu 

acho que a formação médica, nesse sentido de uma medicina humanizada, vai sempre ficar 

mais teórica. E a formação de quem cuida, realmente… é interessante quando se coloca, 

porque as mulheres negras já têm essa experiência.  

Tem um texto de um francês (agora eu esqueci o nome dele...). Ele diz justamente isso, 

que as mulheres negras ou as mulheres de classe populares aprenderam a cuidar do corpo 

do outro, estão sempre cuidando do corpo do outro, na cozinha fazendo a comida, lavando 

uma roupa, ou no cuidado no hospital. Por isso, eu acho que é uma categoria profissional 

que já tem essa experiência de cuidar do corpo do outro. E se elas têm essa experiência 

de cuidar do corpo do outro e ainda têm a possibilidade de se aprofundar nas questões que 

marcam a sociedade brasileira, eu acho que o trabalho pode ser muito até mais gratificante. 

Penso que elas podem também perceber que o corpo doente não é somente aquele corpo 

que está no hospital. O corpo doente é a sociedade brasileira, é o médico que está ali, é o 

diretor, são as outras pessoas que estão ali sem a mínima competência.  

 

AO SAIR, DEIXE A PORTA ABERTA… 

Não se encerra uma conversa com Conceição Evaristo. Ela nos segue 

encaminhando suas palavras como um rio que transborda, flui, refresca e nos traz a 

sensação que não cabe apenas em palavras. Conceição, ao falar das infâncias negras, nos 

levou para um lugar de nossas próprias infâncias. Cada pergunta trouxe de volta a memória, 

a ancestralidade manifesta na relação mãe e filha em seus contos. Na fala adocicada, 

atenta, amarelo-ouro. Crianças e as marcas que o racismo imprime cedo demais nos seus 

corpos se manifestaram em forma de histórias, novas rotas e possibilidades de se viver no 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 22 

 

mundo. Contar histórias é sua arte, a literatura da vida negra e nelas estão incluídas suas 

infâncias.  

Percebemos que pensar as infâncias negras não é apenas olhar para um passado 

marcado por dor e exclusão, mas sobretudo reconhecer nelas uma força de invenção, de 

beleza e de futuro. Foi nesse momento que entendemos que estávamos vivendo a 

escrevivência não apenas como conceito ou linha de pensamento, mas como experiência 

coletiva: no diálogo, no aprendizado, no reconhecimento de nossas histórias atravessadas 

pela dela [de Conceição Evaristo].  

Como Oxum, senhora das águas doces e da maternidade, Conceição nos oferece 

cuidado, acolhimento e beleza. Sua palavra é espelho d’água e flui e nos coloca a mirar 

nossas histórias. Ela nos ensina que amar é também um gesto de resistência. Oxum se 

manifesta em sua fala suave, firme, generosa e nos lembra que o amor é também um modo 

de existir, de proteger, de insistir na vida. 

E, nesta mesa posta por ela com fartura e cuidado, apostamos na possibilidade de 

narrar para existir, escrever para não esquecer, contar para que nossas crianças possam 

se ver e se orgulhar. Assim, guardamos este encontro como quem guarda água entre as 

pedras — livres, pois sabemos que cada palavra partilhada ali continua a correr dentro de 

nós, alimentando novas perguntas, novos gestos e novas possibilidades de existir no 

mundo. 

 

Conceição Evaristo: Tudo sobrevive! “Enquanto um olho chora, o outro espia”. 

 

Obrigada, Conceição Evaristo! 

 

REFERÊNCIAS 

 
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser 
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

EVARISTO, Conceição. Ayoluwa, a alegria de nosso povo. In: EVARISTO, Conceição. 
Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016a. p. 111-114. 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2017a. 

EVARISTO, Conceição. Canção para ninar menino grande. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2022. 

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento 
de minha escrita. In: DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (org.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 48-54. Disponível em: https://www.itausocial. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 23 

 

org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-
Evaristo.pdf. Acesso em: 26 ago. 2025. 

EVARISTO, Conceição. Di lixão. In: EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de 
Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016b. p. 77-80. 

EVARISTO, Conceição. Estrelas desérticas. In: EVARISTO, Conceição. Poemas da 
recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2017b. p. 54-55. 

EVARISTO, Conceição. Lia Gabriel. In: EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas 
de mulheres. 6. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2023. p. 95-103. 

EVARISTO, Conceição. A gente combinamos de não morrer. In: EVARISTO, Conceição. 
Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016c. p. 99-109. 

EVARISTO, Conceição. Lumbiá. In: EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de 
Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016d. p. 81-86. 

EVARISTO, Conceição. A noite não adormece nos olhos das mulheres. In: EVARISTO, 
Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro: Malê, 
2017c. p. 26-27. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca 
Nacional, 2016e. 

EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Malê, 2017d. 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. Rio de Janeiro: Pallas, 2017e. 

EVARISTO, Conceição. Vozes-mulheres. In: EVARISTO, Conceição. Poemas da 
recordação e outros movimentos. 3. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2017f. p. 24-25. 

EVARISTO, Conceição. Zaíta esqueceu de guardar os brinquedos. In: EVARISTO, 
Conceição. Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, 2016f. p. 
71-76. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2021. 

MORRO de São Carlos. In: DICIONÁRIO de Favelas Marielle Franco. Rio de Janeiro: 
Wikifavelas, 2025. Disponível em: https://wikifavelas.com.br/index.php/Morro_de_S%C3% 
A3o_Carlos. Acesso em: 26 ago. 2025. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Entre apostas e heranças: contornos africanos e 
afro-brasileiros na educação e no ensino de filosofia no Brasil. Rio de Janeiro: NEFI, 
2020. Disponível em: https://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php?. Acesso em: 26 ago. 
2025. 

PEREIRA, Edmilson de Almeida. Casa da palavra: obra poética 3. Belo Horizonte: 
Mazza, 2003. 

RAMOS, Karina Helena. A rainha transatlântica: os saberes e os sabores da mandioca de 
Angola para o Brasil. In: SANTOS, Renato Emerson dos; BARROS, Teresa Guilhon; 
REIS, Desirree; ARAÚJO, Luis (org.). Territórios negros: patrimônio e educação na 
Pequena África. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2022. p. 51-63. Disponível em: https:// 
territoriosnegros.com.br/wordpress/wp-content/uploads/2022/05/Digital_Territorios-
Negros-Patrimonio-e-Educacao-na-Pequena-Africa.pdf. Acesso em: 26 ago. 2025. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf
https://www.itausocial.org.br/wp-content/uploads/2021/04/Escrevivencia-A-Escrita-de-Nos-Conceicao-Evaristo.pdf
https://wikifavelas.com.br/index.php/Morro_de_S%C3%A3o_Carlos
https://wikifavelas.com.br/index.php/Morro_de_S%C3%A3o_Carlos
https://filoeduc.org/nefiedicoes/colecoes.php?


Infâncias negras: “enquanto um olho chora, o outro espia o tempo ” - Roda de conversa com Conceição Evaristo 
Conceição Evaristo | Cecilia Maria Izidoro Pinto | Fátima Lima | Abrahão de Oliveira Santos | Jonê Carla Baião | Luiza Oliveira 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-24 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20400 24 

 

SANTOS, Edsoleda. Oxum. Salvador: Solisluna, 2012. 

SANTOS, Renato Emerson dos. Pequena África: um território negro na área central do 
Rio de Janeiro. In: SANTOS, Renato Emerson dos; BARROS, Teresa Guilhon; REIS, 
Desirree; ARAÚJO, Luis (org.). Territórios negros: patrimônio e educação na Pequena 
África. Rio de Janeiro: Letra Capital, 2022. p. 214-229. Disponível em: 
https://territoriosnegros.com.br/wordpress/wp-content/uploads/2022/05/Digital_Territorios-
Negros-Patrimonio-e-Educacao-na-Pequena-Africa.pdf. Acesso em: 26 ago. 2025. 

WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe!: movimentos de mulheres negras e 
estratégias políticas contra o sexismo e o racismo. Revista da ABPN, Curitiba, v. 1, n. 1, 
p. 8-17, mar./jun. 2010. Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303/281. 
Acesso em: 26 ago. 2025. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://territoriosnegros.com.br/wordpress/wp-content/uploads/2022/05/Digital_Territorios-Negros-Patrimonio-e-Educacao-na-Pequena-Africa.pdf
https://territoriosnegros.com.br/wordpress/wp-content/uploads/2022/05/Digital_Territorios-Negros-Patrimonio-e-Educacao-na-Pequena-Africa.pdf
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/303/281

