
 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 1 

 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 18/08/2025 Aceito em:05/12/2025 Publicado em: 19/12/2025 

 

Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças 
pequenas 

 

Indigenous Ancestrality and Modes of Resistance in the Education of Young 
Children 

 

Ancestralidad indígena y modos de resistencia en la educación de los niños 
pequeños 

 

Vanderlete Pereira da Silva1 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010  

 

Resumo: Este artigo analisa a resistência indígena na educação de crianças em contextos urbanos, 

destacando práticas pedagógicas descoloniais como alternativas para afirmação cultural e política. A autora, 

uma mulher indígena em Manaus, utiliza suas escrevivências para discutir desafios enfrentados por famílias 

indígenas na cidade, como a persistência de mecanismos coloniais na escola, e as estratégias de resistência 

que transformam a educação em um território de luta. A pesquisa aborda a importância da reconexão com 

raízes ancestrais para construir pedagogias próprias, valorizando epistemologias indígenas e promovendo 

desobediência epistêmica contra lógicas eurocentradas. Exemplos como os Espaços de Estudos de Língua 

Materna em Manaus ilustram iniciativas de revitalização cultural e linguística, onde crianças aprendem línguas 

indígenas como Kokama e Tukano, fortalecendo sua identidade e pertencimento étnico. O texto também 

reflete sobre a colonialidade persistente e a necessidade de uma educação infantil que reconheça e valorize 

as culturas indígenas, suas línguas e saberes. A autora defende uma pedagogia decolonial que respeite a 

pluralidade de infâncias e contribua para a construção de uma sociedade mais inclusiva e intercultural.  

 

Palavras-chave: Infâncias indígenas. Descolonização. Epistemologias indígenas 

 
1Universidade do Estado do Amazonas. Lattes:http://lattes.cnpq.br/9541529698411066. Orcid: 

https://orcid.org/0000-0001-9353-3110. Contato: vpsilva@uea.edu.br 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010
https://orcid.org/0000-0001-9353-3110


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 2 

 

Abstract: This article analyzes Indigenous resistance in the education of children living in urban contexts, 

highlighting the ways in which decolonial pedagogical practices have emerged as alternatives for cultural and 

political affirmation. The discussion is grounded in the author’s escrevivências, as an Indigenous woman in 

the Amazonian urban context, and draws on collective experiences of strengthening identity, language, and 

ancestry, such as the Mother Tongue Study Spaces in Manaus. Within this scenario, the study points to the 

challenges faced by Indigenous families in the city due to the persistence of colonial mechanisms within 

schools, as well as the strategies of resistance that affirm education as a territory of struggle. From a decolonial 

theoretical-methodological approach, the study problematizes the coloniality of power and knowledge in 

childhood, emphasizing the importance of reconnecting with ancestral roots as a foundation for building 

pedagogies of their own. Thus, it defends the appreciation of Indigenous epistemologies as a condition for 

rethinking Early Childhood Education and presents epistemic disobedience as a political-pedagogical horizon 

capable of breaking with Eurocentric logics and proposing new paths for the education of Indigenous children 

in urban spaces. 

Keywords: Indigenous childhoods. Decolonization. Indigenous epistemologies 

 

Resumen: Este artículo analiza la resistencia indígena en la educación de niños y niñas en contextos urbanos, 

destacando las prácticas pedagógicas decoloniales como alternativas para la afirmación cultural y política. La 

autora, una mujer indígena en Manaos, utiliza sus "escrevivências" (neologismo que combina "escritura" y 

"vivencias") para discutir los desafíos que enfrentan las familias indígenas en la ciudad, como la persistencia 

de mecanismos coloniales en la escuela, y las estrategias de resistencia que transforman la educación en un 

territorio de lucha.La investigación aborda la importancia de la reconexión con las raíces ancestrales para 

construir pedagogías propias, valorando las epistemologías indígenas y promoviendo la desobediencia 

epistémica contra las lógicas eurocentradas. Ejemplos como los Espacios de Estudios de Lengua Materna 

(Espaços de Estudos de Língua Materna) en Manaos ilustran iniciativas de revitalización cultural y lingüística, 

donde los niños aprenden lenguas indígenas como el Kokama y el Tukano, fortaleciendo su identidad y 

pertenencia étnica.El texto también reflexiona sobre la persistente colonialidad y la necesidad de una 

educación infantil que reconozca y valore las culturas indígenas, sus lenguas y saberes. La autora defiende 

una pedagogía decolonial que respete la pluralidad de infancias y contribuya a la construcción de una 

sociedad más inclusiva e intercultural. 

Palabras clave: Infancias indígenas. Descolonización. Epistemologías indígenas 

 

1 INTRODUÇÃO 

 
Este artigo tem como objetivo explorar a intrínseca dualidade entre a permanência 

dos mecanismos de colonização – que historicamente estabelecem e mantêm hierarquias 

e promovem o silenciamento das culturas ancestrais – e as dinâmicas transformadoras do 

processo de descolonização na atualidade. Propõe-se, assim, uma reflexão crítica acerca 

da continuidade da colonialidade e, simultaneamente, dê luz às lutas e avanços que 

buscam a autonomia e o reconhecimento pleno dos povos colonizados. Na reconexão com 

a ancestralidade dos tantos povos que habitaram e dos que continuam a habitar e proteger 

a Amazônia, destaco a educação das crianças pequenas, onde busco evidenciar com as 

lentes decoloniais, os contornos ao rio que vão se fazendo, mesmo em meio a tantos 

troncos de árvores descendo correnteza abaixo em alguns momentos. 500 anos depois da 

invasão portuguesa, crianças se comunicam nas línguas indígenas e mantêm sua 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 3 

 

pluralidade histórica (Segato, 2012), portanto, não ocupamos o lugar dos vencidos, 

selvagens e irracionais, onde os dispositivos que nos inferiorizam tentam nos 

colocar.Estamos vivos e em defesa de outra educação para as crianças, que as mantenham 

em conexão com as variadas formas de vida existentes no planeta.  

Como forma de expressão, reverencio Conceição Evaristo e busco, com auxílio da 

escrevivência, evidenciar os processos de apagamento das vozes subalternizadas, 

especialmente aqui neste artigo, das mulheres indígenas, na construção das narrativas 

nacionais. Na perspectiva de Evaristo (2006; 2014), é preciso tratar a memória como um 

instrumento de resistência e afirmação de identidade, pois a escrita e as práticas culturais, 

ao contar as histórias dos grupos marginalizados, reconstituem e reparam os danos 

históricos causados pela violência colonial. As escrevivências de Evaristo são, assim, uma 

forma de resistência ao apagamento, uma forma de contestação contra a lógica 

colonizadora que busca deslegitimar os saberes e as memórias ancestrais. 

Nesse sentido, inicio me apresentando como uma mulher indígena colonizada. 

Aprendi desde criança que ser indígena é uma condição de inferioridade. A única forma de 

ser, é fugir dessa condição e a educação branca foi a alternativa que minha mãe buscou 

para me proteger. Da pré-escola ao doutorado, vivi esse não lugar onde são colocados os 

indígenas colonizados, que vivendo na cidade, não são considerados nem brancos, nem 

indígenas, nem negros. Esse sentimento me acompanha, me atravessa e ao mesmo tempo 

me inquieta e impulsiona a continuar na luta ancestral da descolonização.   

Vivi os anos da educação básica num espaço-tempo onde não se pensava outra 

alternativa de educação escolar que não fosse a colonizada. A única forma de acessar a 

educação com vista a superação das condições aviltantes de expropriação capitalista, era 

se submeter ao processo de escolarização branca. Minha mãe viveu o desejo de 

escolarização negado e lutou com todas as suas forças para que as filhas vivessem a 

experiência da educação escolar que pudesse garantir a condição de vida,disseminada 

pelo projeto de Modernidade: cidadania, trabalho, vida digna... 

Vivi um processo de descolonização que considero tardio, demorado, que inicia 

somente no doutorado, quando questionado pela minha orientadora, Professora Ana Lúcia 

Goulart de Faria. É a partir daí que inicio minhas reflexões acerca do meu pertencimento 

étnico. Sobrevivi à escola branca e ela me trouxe até aqui, permitindo escrever sobre isso 

nesse espaço de interlocução. 

Quanto ao não lugar, me refiro à condição de indígena sem pertencimento étnico. 

Não sei a que povo pertenço, de onde vieram meus antepassados. O silenciamento fez 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 4 

 

parte das estratégias de sobrevivência de muitos povos.Invisibilizar-se para que pudessem 

fugir da violência e do extermínio, foi o que garantiu a sobrevivência. Foi preciso apagar os 

rastros, silenciar para dar continuidade a vida. Minha avó faleceu aos noventa e três anos 

de idade, sem nunca mais ter voltado ao local de onde veio e sem contar dessa história que 

ficou para trás.  A contínua desvalorização dos saberes ancestrais e a marca dos vencidos 

que carregamos no corpo, que tentam nos imprimir, como bem define Rita Segato (2021), 

nos exige tomadas de decisões difíceis, nem sempre compreensíveis para quem está do 

outro lado assistindo.   

Ao analisar o processo de constituição da Amazônia e sua incorporação à formação 

do Estado-nação brasileiro em sua pesquisa, Marilene Corrêa da Silva (2012), afirma que 

é possível identificar elementos históricos que contribuem para a compreensão das 

persistentes formas de preconceito e desvalorização dirigidas às culturas dos povos 

indígenas. A autora destaca que, entre os séculos XVII e XVIII, as ações colonizatórias 

empreendidas pelos portugueses, aliadas à imposição de um projeto civilizatório 

eurocentrado, resultaram na dizimação de 108 nações indígenas na região amazônica, 

como parte de um processo violento de negação de outras existências e cosmologias (Silva, 

2012). 

O não reconhecimento da alteridade desses povos era, no plano político da 
colonização, a necessidade de submetê-los física, social e culturalmente como 
índios vencidos. As razões da expropriação de suas terras e de utilizá-las como 
escravos impôs ao colonizador as necessidades de generalizá-los como uma 
unidade étnico-cultural inferior, e subalternizá-los às condições de domínio e 
manutenção das estruturas coloniais (Silva, 2012, p. 160). 

 

Nesse contexto considero avanço das novas gerações indígenas o processo de 

pertencimento étnico. Se a geração da minha avó e da minha mãe precisaram se manter 

invisibilizadas, o que resvalou na minha também como consequência, esse é o momento 

da retomada.Eu vejo que as crianças das novas gerações estão vivendo o que eu não tive 

oportunidade de viver. Entendo como um grande passo que está sendo dado, na direção 

da liberdade de nos afirmar como povos que têm seu lugar no mundo, resultado da luta dos 

que sobreviveram ao reiterado processo de extermínio, que ainda persiste, nestes mais de 

cinco séculos de história.  

É sobre o momento de retomada, de descolonização vivenciado pelos povos que 

sobrevivem todos os dias às tentativas de extermínio cultural, epistêmico e físico que quero 

tratar aqui.  Considero urgente dar visibilidade e aprofundar a compreensão sobre os 

processos de luta, estratégias de resistência e autoafirmação em face de uma colonialidade 

que persiste, mas não sem ser enfrentada. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 5 

 

2 ENFRENTANDO A CORRENTEZA DO RIO OU A CAMINHADA CONTRA 

HEGEMÔNICA   
 

Nasci na cidade de Manaus, onde vivo. Nunca ouvi um falante da língua indígena se 

pronunciar na língua do seu povo. Nenhuma criança na escola, nenhum adulto na rua. Na 

capital do estado que concentra a maior população indígena do país, a diversidade das 

línguas faladas por tantos povos foi por longos anos silenciada. Por ocasião da pesquisa 

no doutorado, visitei a Associação de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (AMARN) e 

pude participar de uma das reuniões da Associação. Na reunião estavam mulheres de 

diferentes povos, que usavam a língua Tukano para se comunicar. Me senti uma 

estrangeira na minha própria cidade. Via os rostos das mulheres, os mesmo que convivi 

durante a vida toda, sem os vê-lo de fato.  

As marcas da colonização estavam ali, reverberando durante tantos séculos, assim 

como a resistência. A imposição do conhecimento europeu como o único válido ou 

"universal", negando e inferiorizando os saberes indígenas, onde a ciência ocidental é 

colocada como superior, deslegitimando outras formas de conhecimento e epistemologias, 

resultou no extermínio de muitos povos e o desaparecimento de inúmeras línguas. No 

entanto, o processo de resistência não se rompeu com a violência colonial. As línguas 

indígenas vivem na Amazônia! As mulheres na Associação, mesmo as de outros povos, 

que esqueceram suas línguas, decidiram falar na língua Tukano.  

Observando a luta pela manutenção da língua na contemporaneidade, considero que 

a educação das crianças indígenas que moram em Manaus, vive um outro momento. As 

crianças indígenas frequentam a Associação no final de semana para aprender a língua 

Tukano. Tal prática, ilustra uma caminhada no sentido da descolonização e da manutenção 

linguística e cultural de vários povos. Enquanto as instituições de ensino regular, 

frequentadas por estas crianças perpetuam o epistemicídio ao ignorar ou desvalorizar a 

ancestralidade e os conhecimentos indígenas, a prática de frequentar a Associação aos 

sábados para aprender a língua Tukano configura um espaço de autoafirmação e re-

existência. 

Esse movimento, liderado pelas mulheres indígenas, associadas, não é meramente 

um aprendizado de idioma; é um ato de insurgência contra a lógica colonial que silenciou e 

que dá continuidade às práticas colonizadoras. Ao ocupar esses espaços próprios, as 

crianças resgatam e fortalecem seu pertencimento étnico, que é negado e invisibilizado no 

ambiente escolar formal. A Associação, nesse contexto, torna-se um território de 

descolonização, onde a língua, como pilar da cultura, é cultivada e transmitida, garantindo 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 6 

 

a continuidade e a resistência da memória e do saber ancestral diante das imposições 

hegemônicas. 

Essa dinâmica sublinha a necessidade de se repensar as estruturas educacionais 

para que valorizem e interajam ativamente com os saberes e as línguas indígenas ao 

organizarem a educação das crianças, em vez de relegá-las a espaços paralelos de 

resistência. É um chamado por uma educação verdadeiramente intercultural na perspectiva 

de Walsh (2009; 2010) e descolonizadora. 

A realidade das crianças que aprendem a língua Tukano não é uma experiência 

isolada em Manaus. As práticas voltadas para o ensino das línguas indígenas demonstram 

um notável processo de reversão epistêmica e resistência linguística, contrastando com um 

histórico secular de rejeição e invisibilização das línguas indígenas. Atualmente, a cidade 

concentra vinte e três Espaços de Estudos de Língua Materna e Conhecimentos 

Tradicionais Indígenas, distribuídos em diferentes bairros, servindo como centros vitais 

para a revitalização cultural. Nesses espaços, crianças e adultos são imersas no 

aprendizado das línguas de seus respectivos povos, como exemplificado pelas crianças 

Kokama que, a partir dos 4 anos de idade, podem aprender o idioma Kokama. 

Os Espaços de Estudos de Língua Materna e conhecimentos Tradicionais Indígenas, 

recebem apoio da Secretaria Municipal de Educação de Manaus (SEMED), e resultou das 

reivindicações dos povos indígenas que moram nas áreas urbanas e rurais da capital 

amazonense.   

Tive a oportunidade de estar em um desses Espaços de Estudo de Língua Materna 

localizada no bairro Grande Vitória, na cidade de Manaus e vi de perto a organização do 

trabalho. Conversei com Francisco Maricaua Kokama2, liderança do povo Kokama que 

optou por viver na cidade. Maricaua é pedagogo e ajuda no funcionamento do Espaço. 

Entre outras atividades, colabora na produção de materiais com outros estudiosos do povo 

Kokama. Durante minha visita ao Espaço, me mostrou a parte física, as publicações na 

língua do seu povo, o aplicativo criado com a pronúncia correta do vocabulário, feita pelos 

anciãos, e os demais materiais de apoio. Me contou sobre a procura na comunidade, tanto 

de indígenas quanto não indígenas, público de diferentes faixas etárias, incluindo idosos, 

que desejam aprender a língua Kokama. 

 
2Francisco Maricaua Kokama é uma liderança e professor indígena Kokama da comunidade Grande Vitória, 
localizada em Manaus-AM. Pedagogo, formado pela Universidade do Estado do Amazonas (UEA), 
desempenha um papel importante na revitalização da língua e cultura Kokama. Já atuou como professor em 
escolas indígenas, contratado pela Secretaria Municipal de Educação (SEMED).  Além disso, esteve e 
continua envolvido em iniciativas para fortalecer a identidade Kokama e promover a educação diferenciada 
em sua comunidade. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 7 

 

 

2.1 A PEDAGOGIA KOKAMA COMO ATO DESCOLONIAL 

 
Observando mais de perto a pedagogia do povo Kokama para o ensino da língua, 

apresentado por Maricaua em nossas conversas, me chama atenção a vitalidade da 

resistência cultural e linguística do povo Kokama em Manaus, materializada na produção 

de materiais didáticos pelos/as seus/suas próprios/as intelectuais. Entre esses esforços, 

destaco o trabalho de Altaci Corrêa Rubim3, cuja tese de doutorado, intitulada O 

Reordenamento Político e Cultural do Povo Kokama: a reconquista da língua e do território 

além das fronteiras entre o Brasil e o Peru (2016), oferece uma análise ampla e profunda 

sobre como a cultura Kokama é preservada e reativada nas escolas por meio de diversas 

práticas e iniciativas que integram ensino, valorização cultural e participação comunitária. 

A relevância desses materiais e da pedagogia Kokama transcende a mera 

transmissão de conteúdo; ela se enraíza na própria construção da identidade. Um exemplo 

marcante disso é a coletânea inspirada na metáfora do jabuti que teve seu casco queimado. 

Essa narrativa, que tem raiz simbólica para o povo Kokama, ilustra a essência de sua 

identidade resiliente. Conforme Rubim (2016) explana, a analogia é direta e profunda: 

A coletânea inspirada no jabuti, que teve seu casco queimado, tem relação direta 
com a construção da identidade Kokama, pois o animal, apesar de ter o casco 
queimado, mesmo sem essa característica, o jabuti, não deixou de ser jabuti. O 
Kokama é Kokama, mesmo não falando a língua, um dos principais aspectos de 
sua identidade. (Rubim, 2016, p. 300). 
 

Essa citação de Rubim (2016), ressalta um ponto crucial na luta pela descolonização: 

a identidade de um povo não se desfaz mesmo diante das violências e perdas impostas 

pela colonialidade. O fato de um Kokama ser Kokama, independentemente do domínio de 

sua língua ancestral – um dos pilares de sua cultura –, reforça a ideia de uma identidade 

inquebrantável e multifacetada. Isso demonstra a sabedoria e vitalidade, que permite aos 

povos indígenas reexistir e redefinir-se, mesmo em contextos de fragmentação linguística 

e cultural. A produção desses materiais didáticos, portanto, não é apenas um instrumento 

pedagógico, mas um ato contínuo de reafirmação de pertencimento étnico, que desafia as 

narrativas coloniais que tentam vincular a existência de um povo à sua conformidade com 

padrões externos. É a continuidade de uma ideia de pertencimento que se reconstrói e se 

fortalece a cada gesto de valorização de suas próprias narrativas e pedagogias. 

 
3Altaci Corrêa Rubim é uma renomada intelectual e liderança indígena Kokama. Mais informações sobre seus 
trabalhos e lutas podem ser encontradas em: https://verasinha.com/tataiya-kokama 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 8 

 

Os materiais produzidos vão desde Histórias em Quadrinhos Kokama (HQK), 

produções bilíngues com narrativas tradicionais como "O Veado e o Jabuti", "Jovem Garça", 

e "Mulher Sapo", utilizando imagens e textos para fortalecer a língua e cultura Kokama 

(Rubim, 2016). Livros Didáticos com temas sobre animais, aves, peixes, frutas e outros 

aspectos culturais, Cartões de vocabulário e história, que se constituem como ferramentas 

com imagens e textos em Kokama para auxiliar o ensino em sala de aula e o Aplicativo 

Kokama Tradutor, um Software para Android que traduz palavras entre Kokama e 

Português, com mais de 900 léxicos, incluindo partes do corpo, numerais, aves, peixes e 

frutas. Maricaua me apresentou gentilmente o aplicativo no seu celular, chamando atenção 

para o cuidado com a pronúncia correta do vocabulário. Para Rubim (2016), “O App 

Kokama Tradutor é um meio de dinamizar e aproximar o acesso à língua de forma digital e 

escrita para professores e aprendizes, lembradores, falantes e outros.” 

O livro publicado e disponível gratuitamente para download Yawaty Tinin volume I é 

indicado para crianças de 04 a 08 anos, o Yawaty Tinin volume II para crianças de 09 a 12 

anos e o Yawaty Tinin volume III4, foi pensado para o público jovem e adultos. Todos os 

volumes também são indicados para quem está iniciando ou quem deseja aperfeiçoar a 

aprendizagem da língua Kokama. 

 

3 DE MÃOS DADAS NA CONTRAMÃO DO ABISMO 
 

As infâncias dos povos indígenas se distinguem fundamentalmente por sua imersão 

nas realidades e violências diárias enfrentadas por suas comunidades. Ao contrário de uma 

concepção ocidental de superproteção infantil, onde as crianças devem ser mantidas 

alheias às adversidades, para os indígenas, esses marcadores históricos e sociais são 

cruciais. Conforme apontado por Danielle Munduruku5, no IV Seminário Internacional 

Infâncias e pós-colonialismo (2024), as cicatrizes dessas experiências são inerentes à 

formação do sujeito “corpo-território-memória”, permitindo-lhes compreender os processos 

de resistência, luta e manutenção de suas culturas. 

Nesse contexto, segundo o pensamento de Danielle, as crianças não são meros 

observadores da realidade; elas se encontram na linha de frente dos enfrentamentos, ao 

lado de suas mães e pais, que também são sujeitos de violências contínuas, como as 

 
4Os volumes da coletânea Yawaty Tinin estão disponíveis para download em: https://parimpar.com.br/ebooks-
gratis 
5 Danielle Muduruku, intelectual do povo Muduruku, participou do IV Seminário Internacional Infâncias e pós-
colonialismo (2024), disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Yw2FoOTuVgs 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://www.youtube.com/watch?v=Yw2FoOTuVgs


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 9 

 

decorrentes da desapropriação e ocupação de seus territórios. Suas infâncias são 

marcadas por essa participação ativa e consciente nas lutas pela sobrevivência, pela 

interpretação de tecnologias e pela distinção entre violência e segurança. 

Assim, a presença das infâncias indígenas nos contextos educativos demanda o 

reconhecimento das marcas históricas da colonização que ainda atravessam os corpos e 

as culturas dos povos que sobreviveram a violência colonial. Entender a trajetória de 

resistência dos povos indígenas implica, também, olhar para as infâncias como espaços de 

continuidade da ancestralidade e de reconstrução dos saberes que lhes foram negados ao 

longo dos séculos. A imposição da cultura ocidental, por meio da escola e de outras 

instituições, buscou silenciar as vozes indígenas e interromper os modos próprios de educar 

as crianças, baseados na oralidade, na vivência coletiva e na ligação com o território. Como 

destaca Rubim, 

 
O contato com os colonizadores foi violento, as culturas indígenas ficaram com 
marcas que cada povo indígena possui de diferente maneira até hoje, seja com 
perdas de línguas, de rituais, de expressões corporais, até mesmo com a forma de 
transmitir sua cultura que era estritamente oral. (Rubim, 2016, p. 181). 
 

No entanto, é justamente no campo da educação que muitos povos têm encontrado 

caminhos para reavivar suas línguas, rituais e formas de ser e estar no mundo, inclusive no 

cotidiano das crianças pequenas. A escuta das narrativas dos mais velhos, o uso da língua 

indígena nas escolas, a revalorização dos territórios e das práticas ancestrais são formas 

potencialmente fortes de luta. Ao reconhecer essas estratégias, professores/as e 

pesquisadores/as comprometidos/as com a justiça social podem contribuir para uma 

educação que não apenas respeita, mas também aprende com os saberes indígenas e 

suas formas de cuidar, ensinar e crescer com as crianças. 

Na cidade de Manaus, as crianças indígenas não estão exclusivamente nas escolas 

e espaços indígenas. Elas circulam nas creches e pré-escolas existentes na cidade.  A 

presença dessas crianças na Educação Infantil exige o reconhecimento e a valorização de 

suas culturas, línguas, memórias e modos próprios de aprender. Nesse contexto, a conexão 

com a ancestralidade torna-se um gesto pedagógico e político que resiste à colonização 

histórica dos saberes. Como afirmam Kuhn, Arenhart e Salva (2024), é preciso romper com 

os referenciais eurocentrados e construir uma pedagogia da infância que se paute em 

“epistemologias outras”, a partir da decolonização do poder, do saber e do ser(Quijano, 

2005). Para isso, é necessário que os territórios educativos reconheçam a pluralidade de 

infâncias e se abram ao diálogo intercultural. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 10 

 

Uma das formas de afirmação dessa ancestralidade ocorre por meio da literatura 

infantil indígena, que, ao ser introduzida no cotidiano das creches e pré-escolas, 

potencializa a escuta de vozes historicamente silenciadas e que serve para educação dos 

indígenas e não-indígenas. Nas palavras de Barbosa Magalhães, Oliveira e Rigonato 

(2024), tais práticas pedagógicas atuam como “estratégias decoloniais” que confrontam os 

discursos colonizadores e possibilitam a emergência de outros modos de ser criança, 

enraizados nas culturas ancestrais. Nesse sentido, valorizar a língua indígena, os rituais, 

as narrativas orais e os conhecimentos territoriais precisam estar no centro da educação 

das crianças indígenas. 

Para Gersem Baniwa, intelectual indígena, a superação da epistemologia colonial 

exige uma escuta profunda dos saberes indígenas e sua incorporação nos processos 

educativos. Isso significa reconhecer que os povos indígenas possuem formas próprias de 

pensar, ensinar e aprender, com base em seus territórios, mitos, práticas de cuidado e 

modos de viver em coletividade (Luciano, 2017). Quando esses elementos são respeitados 

na educação das crianças pequenas, a creche, a pré-escola e a escola tornam-se espaços 

de fortalecimento da identidade indígena e de continuidade das tradições ancestrais. 

 

4 DESOBEDIÊNCIA EPISTÊMICA E A BUSCA POR PERTENCIMENTO 

 

A fundação de Manaus, em 24 de outubro de 1669, com a edificação do Forte de 

São José da Barra do Rio Negro, marca uma data que, ao se completar 356 anos em 

outubro de 2025, nos convida a uma reflexãosobre o tempo. Não se trata apenas de uma 

contagem cronológica, mas de uma narrativa densa que entrelaça 356 anos de incansáveis 

tentativas de apagamento das línguas indígenas e da cultura ancestral, paradoxalmente, 

356 anos de resistência dos povos indígenas para a manutenção dessas línguas. 

Nessa perspectiva da reflexão, a história de Manaus não pode ser contada sem que 

a voz e a experiência dos povos indígenas sejam o fio condutor. O "apagamento" não foi 

um evento passivo, mas um projeto ativo da colonialidade que buscou silenciar e anular as 

complexas teias linguísticas e cosmológicas que já existiam neste território milenar. Cada 

ano que se soma à fundação da cidade, construída sobre o cemitério indígena do povo 

Manaós, que lutou até ser dizimado, representa um ciclo de pressão, de imposição de uma 

língua e de uma lógica que visa deslegitimar as formas de ser e conhecer dos povos que 

permanecem em luta. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 11 

 

No entanto, é precisamente nesses 356 anos de opressão que a sabedoria ancestral 

dos povos se manifesta com maior vigor. A persistência das línguas indígenas, apesar de 

todas as adversidades que continuam existindo, reitera a presença milenar e a vitalidade 

desses povos no território que hoje chamamos de Manaus. Cada palavra indígena que 

sobrevive, cada nova geração que aprende em espaços de resistência como os Espaços 

de Estudos de Língua Materna e conhecimentos Tradicionais Indígenas, representa um ato 

de desobediência epistêmica (Mignolo, 2003; 2008; 2010). É uma prova viva de que a 

colonialidade, em sua ambição totalizadora, falhou em erradicar a riqueza 

pluriversal(Escobar, 2016; 2018),que sempre existiu e que continua a pulsar na Amazônia. 

A história de Manaus, portanto, se constitui em um exemplo vivo que, ao revelar a violência 

colonial, celebra a capacidade de resistência e a sabedoria dos povos que, há milênios, 

aqui constroem e mantêm seus mundos. 

O conceito de pluriverso que trago aqui, refere-se à ideia de que não existe uma 

única forma legítima de compreender e organizar o mundo, mas sim uma multiplicidade de 

mundos possíveis, coexistentes e igualmente válidos. Diferente da lógica universalista, que 

busca impor um modelo único de racionalidade e desenvolvimento — geralmente baseado 

em padrões ocidentais e eurocentrados —, o pluriverso afirma a existência de diversas 

cosmologias, epistemologias, modos de vida e sistemas de conhecimento, especialmente 

aqueles originários de povos indígenas, afrodescendentes e comunidades tradicionais. 

Trata-se, portanto, de uma proposta ética, política e epistêmica de convivência entre 

mundos, na qual a diferença não é hierarquizada, mas reconhecida como fundamento para 

a construção de alternativas ao modelo civilizatório moderno-colonial (Escobar, 2016). 

Nesse horizonte, o pluriverso se inscreve como parte fundamental das lutas decoloniais, ao 

propor uma radical reimaginação das formas de habitar o mundo, com base no respeito à 

diversidade e na recusa de qualquer pretensão de universalidade homogênea. 

Assim, a perspectiva de Mignolo (2005; 2008; 2010; 2017) e Escobar (2018), que 

relaciono com a busca pelo pertencimento étnico, não é apenas uma jornada pessoal, mas 

uma manifestação da pluriversalidade em ação. Para Mignolo (2010), a desobediência 

epistêmica implica um desprendimento das lógicas e dos saberes impostos pela 

modernidade/colonialidade, abrindo espaço para a valorização de outras formas de 

conhecer e existir que foram historicamente subalternizadas. Minha própria busca por 

pertencimento étnico se alinha a essa desobediência, pois questiona a universalidade de 

uma identidade imposta e reafirma uma conexão com raízes que foram deliberadamente 

silenciadas. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 12 

 

Nesse sentido, a luta para que as crianças se encontrem pertencentes à sua 

ancestralidade transcende a mera transmissão de conhecimentos. É, conforme Escobar 

(2016; 2018), a construção do pluriverso: um "mundo onde muitos mundos cabem". Abrigar 

essas crianças em sua herança ancestral significa oferecer-lhes uma experiência de 

conexão que alimenta a alma e as impulsiona adiante, não apenas no sentido de 

desenvolvimento de um sujeito em particular, mas como agentes de um projeto decolonial. 

Ao se reconhecerem em sua ancestralidade, elas se libertam das amarras do universalismo 

imposto, que por séculos tentou moldar suas identidades e limitar seus horizontes. 

Essa libertação não é um abandono do presente, mas a reativação de uma memória 

profunda que fortalece a identidade e o senso de pertencimento. É a capacidade de 

construir futuros a partir de epistemologias e ontologias próprias, desafiando a matriz 

colonial que ainda busca controlar o ser e o saber. Assim, o reencontro com o pertencimento 

étnico das crianças, fundamentado em uma experiência genuína de conexão com a 

ancestralidade, torna-se um ato revolucionário de descolonização do ser, pavimentando o 

caminho para um futuro pluriversal. 

As iniciativas de manutenção das línguas indígenas, pela força que evoca e pelo 

movimento que reúne, não se limitam à mera aquisição linguística. Preservar as línguas 

dos povos que habitam o espaço urbano, representa um desafio direto às narrativas 

coloniais que historicamente dominaram e ainda permeiam o sistema educacional formal. 

Ao proporcionar o acesso e a valorização das línguas indígenas fora do currículo 

hegemônico, esses Espaços de Estudos de Língua Materna e Conhecimentos Tradicionais 

Indígenas existentes na cidade de Manaus, se constituem como verdadeiros focos de 

desobediência epistêmica.  

Esse movimento permite que as novas gerações conheçam e valorizem seu 

pertencimento étnico a partir de suas próprias cosmologias, fortalecendo a conexão com a 

ancestralidade e reconfigurando a percepção sobre o que é conhecimento válido. Tal 

reafirmação cultural é fundamental para a descolonização do saber (Quijano, 2005)e para 

a construção de uma sociedade mais equitativa e que caiba todos os mundos, na qual as 

línguas indígenas possam ser reconhecidas não apenas como meios de comunicação, mas 

como repositórios de saberes e modos de existência. 

Diante das questões aqui refletidas, é possível pensar que, no cenário 

contemporâneo, a colonialidade do poder, do saber e do ser (Quijano, 2005; 2010; Mignolo, 

2003) continua a operar, perpetuando estruturas de dominação que visam a anulação de 

formas de vida e conhecimento não-ocidentais. Diante disso, a persistência das lutas não 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 13 

 

se restringe apenas à recuperação de territórios físicos, mas se expande para uma 

reocupação epistêmica e ontológica. É um movimento multidimensional que busca a 

reconstrução de identidades fragmentadas, a reativação de línguas e saberes ancestrais, 

e a afirmação de cosmologias pluriversais, que continuam sendo ignoradas ou 

subalternizadas pelas narrativas hegemônicas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise proposta neste artigo revela que a colonialidade não é apenas um resquício 

do passado, mas uma lógica persistente que ainda estrutura relações de saber, poder e 

ser, especialmente nas instituições escolares. Ao trazer minhas escrevivências de mulher 

indígena que ocupa um "não lugar" em relação ao meu pertencimento étnico, busquei 

evidenciar como essas estruturas coloniais permanecem ativas, silenciando culturas 

ancestrais e hierarquizando modos de vida, inclusive no cotidiano da Educação Infantil. 

No entanto, ao mesmo tempo em que essa lógica segue operando, também 

emergem práticas de resistência e reconexão com a ancestralidade que desafiam esse 

sistema. Na educação das crianças pequenas, particularmente no contexto das infâncias 

indígenas, essas práticas ganham força por meio da valorização das línguas, das narrativas 

orais, dos territórios simbólicos e das formas próprias de ensinar e aprender. 

Olhar para as crianças indígenas com sensibilidade nos permite reconhecer as 

experiências profundas que moldam suas vidas e compõem suas aprendizagens. Essas 

vivências atribuem significado ao processo educativo de cada uma, revelando a riqueza de 

seus percursos de conhecimentos. Elas constituem movimentos pedagógicos que 

produzem outros contornos do rio — mesmo entre troncos e correntezas — afirmando a 

vitalidade das culturas ancestrais em contextos contemporâneos. 

A escuta dos saberes ancestrais, a presença das epistemologias indígenas nos 

currículos escolares e o reconhecimento das múltiplas infâncias são caminhos importantes 

de descolonização, que tensionam a homogeneização promovida pela modernidade 

colonial. O reencontro com a ancestralidade não se dá de maneira romântica ou nostálgica, 

(eu vivi/vivo essa experiência), mas como um ato político, vital e pedagógico, capaz de 

transformar as relações entre creche, pré-escola, criança e comunidade. 

Portanto, é urgente que a educação das infâncias se comprometa com uma 

perspectiva decolonial que valorize os modos de existência dos povos indígenas e contribua 

para a construção de uma sociedade mais plural e respeitosa com os direitos humanos e 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 14 

 

os saberes tradicionais. É nesse reencontro que se ampliam as possibilidades de construir 

uma educação das infâncias comprometida com os modos de existência dos povos 

indígenas, com o fortalecimento de vínculos comunitários e com a descolonização das 

práticas educativas. 

Assim, ao dar visibilidade tanto aos mecanismos de dominação quanto às formas de 

resistência, este artigo reforça a importância de uma pedagogia que reconheça a dignidade 

e a sabedoria dos povos historicamente colonizados, com ênfase no protagonismo das 

crianças indígenas como guardiãs da memória e construtoras de outros presentes,onde a 

pluriversalidade possa florescer, e a violência do extermínio, em todas as suas formas, seja 

confrontada e efetivamente combatida. 

Com base nas reflexões aqui desenvolvidas, abrem-se possibilidades para novos 

caminhos investigativos, como análises críticas de currículos e políticas públicas voltadas 

à Educação Infantil, identificando como (ou se) essas políticas consideram a presença e os 

direitos das infâncias indígenas e investigações colaborativas com comunidades indígenas, 

em que pesquisadores/as, professores/as, anciãos e crianças possam construir saberes 

em conjunto, fortalecendo a pedagogia como prática viva, situada e ancestral. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BARBOSA MAGALHÃES, Nozilma Leocádia; OLIVEIRA, Mailton Ferraz; RIGONATO, 
Valney Dias. Literatura Infantil Indígena: Práticas Pedagógicas Decoloniais nos Anos 
Iniciais do Ensino Fundamental. Revista Coletivo SECONBA, v. 8, n. 1, p. 25-39, 2024. 

ESCOBAR, Arturo. Projetos para o pluriverso: interdependência radical, autonomia e 
a construção de mundos. São Paulo: Elefante, 2018. 

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar com a Terra: a construção de um mundo pluriversal. 
São Paulo: Elefante, 2016. 

EVARISTO, Conceição.Becos da Memória. Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 

EVARISTO, Conceição. Da escrevivência. In: EVARISTO, Conceição. Olhos d'água. Rio 
de Janeiro: Pallas, 2014. p. 19-22. 

KUHN, Martin; ARENHART, Livio Osvaldo; SALVA, Sueli. Decolonialidade e educação 
infantil: para pensar uma pedagogia da infância. Educar em Revista, Curitiba, v. 40, n. 1, 
e87423, 2024. 

LUCIANO, Gersem José dos Santos. Reflexões sobre epistemologia intercultural. Revista 
de Educação Pública, Cuiabá, v. 26, n. 62/1, p. 295–310, maio/ago. 2017.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Ancestralidade indígena e modos de resistência na educação das crianças pequenas 
Vanderlete Pereira da Silva 

 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-15 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe20010 15 

 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003. 

MIGNOLO, Walter. A colonialidade de cabo a rabo: o hemisfério ocidental no horizonte 
conceitual da modernidade. In: LANDER, Edgardo (Org). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 
CLACSO, p. 33- 49, set. 2005. 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 
identidade, Niterói, n. 34, p. 287-321, 2008. 

MIGNOLO, Walter D. Desobediencia epistémica: retórica de la modernidad, lógica de la 
colonialidad y gramática de la descolonialidad. Buenos Aires: Del Signo, 2010. 

MIGNOLO, Walter. Desafios Decoloniais hoje. Epistemologias do Sul. Foz do 
Iguaçu/PR, 1, (1), p. 12-32, 2017. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Novos rumos, n. 37, 
p. 4-28, 2002. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e Classificação Social. In: SANTOS, Boaventura 
de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 
2010. 

RUBIM, Altaci Corrêa.  O reordenamento político e cultural do povo Kokama: a 
reconquista da língua e do território além das fronteiras entre o Brasil e o Peru.Tese 
de Doutorado. Universidade de Brasília, Instituto de Letras, Programa de Pós-Graduação 
em Linguística, Brasília, 2016. 

SEGATO, Rita Laura. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitura e de um 
vocabulário estratégico descolonial. E-Cadernos Ces [online], Epistemologias feministas: 
ao encontro da crítica radical, 2012.  

SEGATO, Rita Laura. Crítica da colonialidade em oito ensaios: e uma antropologia 
por demanda. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

SILVA, Marilene Corrêa da. O Paiz do Amazonas. Manaus: Editora Valer, 2012. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In Viaña, J., Tapia, 
L., & Walsh, C. (Eds.), Construyendo Interculturalidad Crítica (pp. 75-96). La Paz: 
Instituto Internacional de Integración, 2010. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e 
re-viver. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Educação intercultural na América Latina: 
entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. p. 12-142. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br

