
Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 1 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 11/08/2025 Aceito em:05/12/2025 Publicado em: 19/12/2025 

 

CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e 
crianças na educação infantil 

 

Omi dùdúCurricula: escrevivências, Ancestral Knowledge, and Authorship of Babies and 
Children in Early Childhood Education 

 

CurrículosOmidùdú: escrevivências, conocimientosancestrales y autoría de bebés y 
niñosenlaeducación infantil temprana 

 

Cynthia de Cássia Santos Barra1 
Cristiane Santos de Melo2 

Fátima Santana Santos3 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992  

 

Resumo: Esta pesquisa pretende analisar práticas construídas a partir das territorialidades ancestrais para e 
com bebês e crianças negras, cujas práticas de escrevivências e metodologias outras são tramadas de forma 
coletiva-colaborativa com professoras da educação infantil. O estudo toma como referência central as 
escrevivências pedagógicas experienciadas no Centro Municipal de Educação Infantil – CMEI Dr. Djalma 
Ramos, situado em Vida Nova, bairro periférico em Lauro de Freitas /BA. Essa instituição pública infantil é 
ocupada por bebês e crianças pequenas e crianças bem pequenas, entre 6 meses e 5 anos que, com seus 
corpos, gestos e falas intervêm assertivamente nas práticas pedagógicas das quais fazem parte.É plausível 
inferir que as metodologias outras construídas de forma coletiva-colaborativa são movimentos negros 
educadores para combater práticas pedagógicas racistas, sexistas e adultocêntricas 
disseminadas/naturalizadas em instituições públicas de educação infantil. Assim, é fundamental uma prática 
que leve em consideração as escrevivências dos bebês e das crianças negras na arquitetura e criação de 
metodologias específicas que, dialogantes com práticas afro-brasileiras, possam reacender memórias, 
histórias do território, da ancestralidade, materializando uma educação desobediente e inventiva, na qual as 
crianças negras tenham o direito inegociável de forjar compreensões e interpretações autorais acerca de suas 
infâncias e identidades negras. 

Palavras-chave: Educação infantil. Escrevivências. Ancestralidade. 

 
1 Universidade Federal do Sul da Bahia. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4308-0421. Contato: 
cynthiacsbarra@ufsb.edu.br. 
2 Universidade Federal da Bahia. ORCID: https://orcid.org/0009-0007-7070-095X. Contato: 
cristianemelopedagoga@gmail.com 
3 Universidade do Estado do Rio de Janeiro. ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7323-9838. Contato: 
fatima.santana19@gmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992
https://orcid.org/0000-0002-4308-0421
https://orcid.org/0009-0007-7070-095X
https://orcid.org/0000-0001-7323-9838


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 2 

 

Abstract: This research aims to analyze practices constructed from ancestral territorialities for and with Black 
infants and children, whose practices of 'escrevivências' and methodologies are woven collectively and 
collaboratively with early childhood education teachers. The study takes as its central reference the 
pedagogical 'escrevivências' experienced at the CMEI Dr. Djalma Ramos - Early Childhood Education 
Municipal Center, located in Vida Nova, a peripheral neighborhood in Lauro de Freitas, Bahia. This public 
children's institution is occupied by babies, toddlers, and young children, aged 6 months to 5 years, who, with 
their bodies, gestures, and speech, assertively intervene in the pedagogical practices in which they participate. 
It is plausible to infer that methodologies constructed in a collective-collaborative manner are black educational 
movements to combat racist, sexist and adult-centric pedagogical practices that are disseminated/naturalized 
in public early childhood education institutions. Thus, a practice that takes into account the ‘escrevivências’ of 
Black babies and children is fundamental in the architecture and creation of specific methodologies that, in 
dialogue with Afro-Brazilian practices, can rekindle memories, stories of the territory, of ancestry, materializing 
a disobedient and inventive education, in which Black children have the non-negotiable right to forge authorial 
understandings and interpretations about their childhoods and Black identities. 

Keywords: Early childhood education. Escrevivências. Ancestry. 

Resumen: Esta investigación busca analizarlasprácticasconstruidas desde territorialidades ancestrales para 
y con bebés y niños negros, cuyasprácticas de ‘escrevivências’ y metodologíasotrasse tejen de forma 
colectiva y colaborativa con docentes de educación infantil. El estudio toma como referencia central las 
‘escrevivências’ pedagógicas vividas enel Centro Municipal de Educación Infantil - CMEI Dr. Djalma Ramos, 
ubicadoen Vida Nova, unbarrio periférico de Lauro de Freitas, Bahía. Esta institución pública infantil está 
ocupada por bebés, niñospequeños y muypequeños, de entre 6 meses y 5 años, quienes, consucuerpo, 
gestos y habla, intervienenasertivamenteenlasprácticas pedagógicas enlas que participan. Es plausible inferir 
que lasmetodologias otrasconstruidas de maneracolectiva-colaborativa sonmovimientos educativos negros 
para combatirlasprácticas pedagógicas racistas, sexistas y adultocéntricas que se 
difunden/naturalizanenlasinstituciones públicas de educación infantil. Así, una práctica que tengaencuentalas 
‘escrevivências’ de bebés y niños negros es fundamental enlaarquitectura y creación de metodologías 
específicas que, en diálogo conlasprácticasafrobrasileñas, puedan reavivar memorias, historiasdelterritorio, 
de laancestralidad, materializando una educación desobediente e inventiva, enla que losniños negros 
tienenelderecho no negociable de forjar comprensiones e interpretacionesautorales sobre sus infancias e 
identidades negras. 

Palabras clave: Educación infantil. Escrevivências. Ancestralidad. 

 
 

1. APRESENTAÇÃO 

 
1.1 Começo, meio e começo: conversações e pesquisas contínuas 

 

Este artigo, de natureza ensaística, foi originado de uma série de conversas 

realizadas por nós acerca de práticas educativas que tornaram possível a criação e 

consolidação de um método de ensino-aprendizagem com crianças pequenas, a saber: o 

método das curriculânciasomi-dùdú. Fizemos isso na perspectiva Sankofa: voltar e pegar, 

isto é, retornar ao passado para aprender com ele. Paralelamente às conversas, e de modo 

conjunto, lançamos nosso olhar analítico para as páginas escritas de duas pesquisas de 

mestrado da área de Ensino das Relações Étnico-Raciais, ambas escritas (orientadas) e 

relidas por nós como um corpus coletivo de muitas vozes. Tais pesquisas abordaram 

práticas de escrevivências, experienciadas por bebês, crianças negras pequenas e bem 

pequenas, e por educadoras negras. Tais práticas produziram impactos significativos em 

ações diárias educativas, saberes curriculares e metodologias. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 3 

 

Para interpelar como as escrevivências negras formuladas por educadoras do 

Centro Municipal de Educação Infantil, no município de Lauro de Freitas/Bahia, impactaram 

o currículo da instituição e a identidade negra de educadoras e das crianças, uma das 

pesquisas que traremos para a roda é a dissertação de mestrado de Fátima Santana 

Santos, intitulada "Leia-me Negra: itinerâncias formativas no CMEI Dr. Djalma Ramos” 

(2019). Essa pesquisa analisou as itinerâncias formativas de professoras negras, 

materializadas em proposições pedagógicas que se ancoravam na vida-obra de mulheres 

negras, de modo a impulsionar uma prática (negra e coletiva), movida por ações 

educacionais antirracistas na instituição. Em 2022, a dissertação foi ampliada, revista e 

publicada como livro, intitulando-se Leia-me Negras: insurgências afroafetivas na prática 

pedagógica. De modo geral, podemos descrever essa pesquisa como uma pesquisa 

qualitativa, baseada em narrativas docentes e escritas de si, com enxertos de 

autobiografias de vida e formação da coordenadora pedagógica autora do trabalho. De 

inspiração etnográfica, a dissertação (e posteriormente o livro) materializaram-se como 

pensamento científico e escrita autoral, ou seja, como prática de escrevivências. A autora 

propôs também a descrição e análise das ações curriculares e dos projetos pedagógicos 

formulados pelas educadoras do CMEI Dr. Djalma Ramos, nos anos de 2015 a 2018. Na 

pesquisa, Fátima Santana narra, desvela e argumenta como as experiências nos corpos de 

mulheres negras educadoras impulsionam a pensar e materializar um currículo afro-

brasileiro insurgente. Por essa via, compreendemos como o combate às opressões é 

possível, mas somente pelo direito inegociável das crianças pequenas à experiência da 

felicidade. 

Nesse artigo, o outro estudo que traremos para a gira é a dissertação de mestrado 

de Cristiane Santos de Melo, intitulada Escrevivendo-me Negra: práticas pedagógicas 

afrofemininas(2020). Nesse trabalho, a autora primou por construir metodologias 

pedagógicas afrofemininas, por meio das experiências educacionais realizadas de 2015 a 

2018, também no CMEI Dr. Djalma Ramos. Cristiane Melo optou por adotar uma 

abordagem qualitativa, interseccional e interdisciplinar, ancorada na epistemologia 

feminista negra. Utilizou como referenciais metodológicos a escrita de si, a autobiografia de 

formação e a escrevivência, interseccionando o campo da Pedagogia com o pensamento 

literário de Conceição Evaristo. A pesquisadora escolheu organizar sua pesquisa em dois 

momentos. No primeiro, levou em consideração seu relato formativo etnográfico, tecido por 

meio de suas escrevivências como professora da Educação Infantil no CMEI Dr. Djalma 

Ramos. E, no segundo momento, foi arquitetado e sistematizado o método das 

escrevivências docentes, materializado por meio de um caderno metodológico. O caderno 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 4 

 

está ancorado na descrição e análise de dois projetos pedagógicos afrofemininos, 

construídos de maneira coletiva-colaborativa-situada com as professoras negras do CMEI. 

Essa pesquisa propicia reflexões acerca de como pensar e materializar uma educação que 

leve em consideração as territorialidades, ancestralidades e escrevivências das infâncias 

negras. 

As duas pesquisas referenciadas, com suas diferenciações e aproximações 

dialogantes, analisaram as escrevivências pedagógicas construídas por um coletivo de 

professoras negras no Centro Municipal de Educação Infantil Dr. Djalma Ramos, com o 

objetivo de averiguar os caminhos forjados por essas mulheres negras para produzirem 

uma educação que trabalhasse as relações étnico-raciais na creche e na pré-escola. 

Destacamos que o CMEI analisado é uma instituição pública que atende em torno de 130 

crianças, dentre elas, bebês, crianças bem pequenas e crianças pequenas, em sua maioria 

lidas como negras. Portanto, as pesquisas utilizam o conceito de raça como categoria. A 

raça “[...] é um marcador social que organiza e estrutura o lugar dos indivíduos na 

sociedade, atribuindo privilégios e desvantagens que se perpetuam historicamente 

(Carneiro, 2005, p.49)”. 

As duas pesquisas apontaram ainda que as docentes do CMEI iniciaram um 

movimento negro de educadoras (Gomes, 2017), o que autorregulou suas práticas. Quando 

se depararam com as paredes da instituição representando apenas uma raça, a branca; e, 

no que tange à questão de gênero, quando observaram a educação sexista naturalizada 

nas paredes, isto é, meninos brancos com o carrinho e meninas brancas com a boneca, 

um sinal de alerta soou para elas. Mas, quanto tiveram contato com bibliografias e 

literaturas infantis não hegemônicas, que disseminavam representações interseccionadas 

de gênero, de sexualidade, de classe e de raça, compreenderam que tais teorizações 

críticas e literaturas infantis insurgentes precisavam dialogar com a realidade do território 

em que o CMEI estava inserido. As paredes do CMEI, de então, mesmo sendo as paredes 

de um território composto por uma maioria de pessoas negras, com modelos não 

hegemônicos de família, traziam imagens de famílias representadas exemplarmente por 

uma mãe, um pai e crianças brancos, sorridentes e sem diversidade racial. As cores e 

composições familiares nas paredes eram as cores aceitas pelo hetero patriarcado, com 

efeitos homogeneizadores (com mensagens de não pertencimento) para meninos e 

meninas, professoras, funcionários e comunidade escolar ampla que por ali trabalhavam, 

estudavam e transitavam. 

Quando as professoras do CMEI passaram a utilizar o conceito e, sobretudo, o 

método da escrevivência (Evaristo, 2020) em suas práticas educacionais e para formulação 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 5 

 

de pensamentos críticos acerca dessas práticas, acionaram a intersecção do movimento 

ancestral feito e continuado pelas mulheres negras em diáspora. Isto é, passaram a olhar 

para as opressões designadas à comunidade negra, especificamente aos bebês, a meninas 

e de meninos, negras e negros, como centrais para pensar e reinventar caminhos 

pedagógicos ancorados em práticas afro-brasileiras; isto é, passaram a lavar os olhos com 

os fundamentos das águas pretas contracoloniais, de re-existências e de experiências de 

felicidade inegociáveis. Em ambas as pesquisas (Santos, 2019; Melo, 2020), seja no plano 

curricular seja no metodológico (isto é, nos processos de ensino-aprendizagem ativados), 

ficou evidenciado que o movimento coletivo-colaborativo-situado de professoras, ao tecer 

e consolidar uma proposição pedagógica com as materialidades da vida-obra de autorias 

negras, tornava-se possível e se traduzia por meio de movimentos de pesquisa, reflexões, 

planejamentos, nomeações, renomeações e recriações contínuas. Ainda que o foco das 

pesquisas, à época, fossem as narrativas das educadoras e suas práticas, é muito nítido 

para nós agora que as pesquisas apontaram, desde lá, que as ações das crianças negras 

não foram neutras ou imparciais mediante às práticas propostas. Ressaltar as contribuições 

das vozes autorais das crianças negras do CMEI Dr Djalma Ramos no processo de criação 

e sistematização de um método de ensino-aprendizagem – ao qual, neste momento, damos 

o nome de curriculânciasomi-dúdú, é a tarefa desse nosso artigo ensaístico. 

 
 

2. FUNDAMENTOS TEÓRICOS E METODOLÓGICOS 

 

2.1 Curriculânciasomidùdú, escrevinfâncias e saberes civilizatórios afro-brasileiros 

 

Inspiradas no conceito de escrevivência de Conceição Evaristo (2020) e nas 

escrevivências infantis de Fátima Santana Santos (2022), cunhamos as escrevinfâncias 

como conceito que pretende entender as vivências de crianças e suas formas de expressão 

para pensar sobre práticas inventivas, contrárias a subalternização das formas de ser e 

estar no mundo, valorizando as produções culturais das crianças, sobretudo, as negras e 

pobres, das ladeiras, vielas, terreiros, ruas, quilombos, comunidades tradicionais, 

possibilitando novas manifestações das vivências infantis através do movimento, das 

danças, da oralidade, da arte infantil, da musicalidade, da brincadeira, da ancestralidade, 

dos saberes tradicionais, da relação com a natureza, da literatura (Souza; Basílio; 

Marcolino, 2024, s/p). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 6 

 

Terreiros, ruas e quilombos. Pensar e fabular conceitos como os de escrevinfâncias, 

de curriculânciasomidùdú, mergulhar nas águas dos saberes civilizatórios afro-brasileiros, 

tudo isso nos remete à memória de nossas itinerâncias coletivas e colaborativas, realizadas 

no CMEI junto/com nossos bebês e crianças; e também nos aproxima mais do movimento 

negro educador (Gomes, 2017) que o gesto de uma pesquisa contínua, coletiva, inventiva 

e contracolonial nos traz, quando revisitamos autores e autoras que dialogam com a nossa 

perspectiva de ensino-aprendizagem afro-brasileira. 

Quando a escritora Conceição Evaristo cria o conceito de escrevivências (2020, p. 

38), ela afirma que:  

                                         [...] a Escrevivência vai extrapolar uma escrita que acontece de forma 
individualizada, pelo contrário ela nasce de uma prática literária cuja autoria é negra, 
feminina e de um lugar de pobreza, em que suas autoras assumem o lugar do 
pensar, do fazer do refletir através de uma coletividade e não de um exercício 
isolado. 

 

É pensando nas palavras da Conceição Evaristo e nos nossos modos de 

escrevivências, cujas itinerâncias se dão pela coletividade, que temos tecido um modo 

próprio de fazer. Nossos modos de fazer/pensar são construídos com saberes ancestrais, 

em uma perspectiva contracolonial, como nos ensina Antônio Bispo dos Santos (2015, p. 

20): “[c]ontracolonização e colonização é como pretendo conceituar processos de 

enfrentamento entre povos, raças, etnias em confronto direto no mesmo espaço físico”. 

Nossa proposta pedagógica de trabalho para as infâncias está amparada nas leis 

10.639/03 e 11.645/08, mas tem raízes mais fundas, anteriores à publicação dessas leis. 

Neste sentido, pensar hoje sobre modos de escrevivências para as infâncias de crianças 

traz à lembrança a experiência de felicidade como experiência de abertura de 

possibilidades outras para as escritas autorais das crianças em seus processos pessoais e 

coletivos de formulação de pensamento e expressividades sobre si mesmas e sobre o 

mundo: 

                                         Conceição Evaristo nos moveu a quebrar o silêncio sobre racismo, preconceito e 
discriminação no espaço escolar. Sua história, como a história de Maria Carolina de 
Jesus, é exemplo de possibilidades abertas a novas escrevivências para as nossas 
meninas e meninos negros e pobres, que nascem nas ladeiras, vielas, terreiros, 
ruas, quilombos e territórios descentralizados. Para além do combinado de não 
morrer, poderão, por meio da escrita de sua história, transgredir o vaticínio do 
desastre, ocupando espaços que nos são negados como povo negro. Somos, sim, 
capazes de criar experiências de felicidade ao longo do processo formativo 
desenvolvido com crianças negras. (Santos, 2022, p. 143). 

 

A leitura que fazemos é a de que Conceição Evaristo elabora o conceito de 

escrevivências: um modo de escrita que não abre mão de um diálogo ancestral com a 

felicidade. Assim, as experiências formativas e o modo de fazer processos pedagógicos 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 7 

 

com bebês e crianças alinhados à prática das escrevivências surgem de uma maneira 

ancestral, amparadas pelas experiências de produção de sentidos construídas de forma 

coletiva; surgem inseparáveis das experiências de felicidade como acontecimento cotidiano 

a ser vivido no ambiente escolar. 

Neste sentido, dialogamos com as construções e modos de fazer contracoloniais, 

trazidos pelo conceito de escrevinfâncias, tal como vem sendo arquitetado pelas 

pesquisadoras (Souza, Basílio e Marcolino, 2023). Segundo as autoras, as escrevinfâncias 

seriam um conceito que pretende compreender as vivências de crianças e suas formas de 

expressão para pensar sobre práticas inventivas, e que contrariam a subalternização e as 

formas de ser e estar no mundo, onde as produções culturais das crianças são valorizadas, 

onde se traz um destaque para as crianças negras e pobres. As pesquisadoras apontam 

que as escrevinfâncias possibilitam novas manifestações das vivências infantis, articulando 

ancestralidade, oralidade, música, dança, dentre outros. 

Os saberes civilizatórios afrobrasileiros, assim compreendemos, são saberes que 

constituem a condição de existência de práticas como a das escrevivências e das 

escrevinfâncias, assim como permitiram a proposição dos conceitos de confluência e 

transfluência. Tais ensinamentos da diáspora negra nos deram caminhos para 

aprendizagens/reaprendizagens/desaprendizagens, novos modos de ensinar e também de 

aprender (Miranda, 2013: 109-110). E nós estamos disputando um outro modo de (pensar 

e fazer) currículo, com concepções e propostas que permeiam/permitem possibilidades de 

proposições afrodiaspóricos e de acesso à ancestralidade. 

Ressaltamos que, no CMEI Dr Djalma Ramos, tais compreensões se dão pela 

maneira como nossos bebês e crianças, por meio de seus movimentos curriculantes 

(Macedo; Azevedo, 2015), nos provocaram para alterarmos o currículo oficial; e nos 

levaram a pensarmos novas proposições através de uma cosmopercepção africana 

(Oyewúmí, 2004), afrodiaspórica e afro-brasileira. 

Outrossim, pensamos agora de forma mais precisa que as metodologias que, no 

momento inaugural de nosso fazer pedagógico, subsidiaram e guiaram teoricamente 

nossos modos de fazer uma educação antirracista, transmutaram-se, especificaram-se e 

exigiram de nós um nome enraizado. O que no início chamávamos genericamente de 

etnometodologias, na etapa presente de nossas teorizações e proposições metodológicas, 

passamos a nomear de curriculânciasomidùdú. Trata-se de proposições curriculares e 

práticas de aprendizagens, trata-se do modo coletivo e colaborativo que vamos construído 

junto e com nossos bebês e crianças, consolidando e sistematizando escrevivências em 

nosso território. Sim! A ancestralidade em nós é viva, portanto, foi olhando dentro/fora 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 8 

 

(ativando memórias históricas subjetivas e coletivas) que construímos uma proposta 

baseada em saberes ancestrais – confluências e transfluências de rios, de saberes entre 

Áfricas e Brasis. 

Curriculânciasomidùdú são saberes autorais das crianças tornando-se escritos (em 

sala de aula, em livros e projetos, em documentos oficiais). Como processo vivo, tornou-se 

a efetivação de diálogos não adultocêntricos, propondo e configurando currículos de águas 

pretas (omidùdú em iorubá quer dizer águas pretas). Agora com uma caminhada mais 

sedimentada e com novos olhares e novos retratos de mundos construídos no CMEI, 

estamos ampliando os nossos saberes, saberes esses que ecoam com as vozes dos 

nossos bebês e das nossas crianças, das nossas meninas e dos nossos meninos e das 

mulheres que compõem o nosso território. Grita também em nós as vozes das nossas 

ancestrais, de nossas avós, bisavós, mães, tias e de tantas que seguem e caminham 

conosco. 

Concordamos que a palavra “saberes”, em sua etimologia, significa “sentido de 

conhecimentos”, tem origem no latim sapere, que significa "saber", "ter gosto" ou "ter 

discernimento". Essa raiz latina está ligada à ideia de percepção e experiência, tanto no 

sentido literal do paladar quanto no sentido figurado do conhecimento. Por meio desse novo 

olhar junto/com nossos bebês e nossas crianças, elaboramos o que para nós significa 

saberes ancestrais. 

Ressaltamos que nos interessa ampliar as formulações sobre os saberes ancestrais, 

interligando-os aos conhecimentos que temos ouvido e vivido; e que vem sendo trazidos 

pelos nossos bebês e pelas nossas crianças, também pelas famílias, pelas educadoras e 

por toda comunidade de nosso CMEI. Entendemos que tais saberes, trazidos à escola na 

maioria das vezes pela oralidade, são aprendizagens construídas em comunidades, em 

bairros, nas favelas; e foram sendo transmitidos por gerações de bisavós, avós, avôs, pais, 

mães, vizinhas, vizinhos, amigos, compadres, comadres, entre outros. 

Destacamos ainda que nossa maneira de abordar os saberes ancestrais partem de 

nossa compreensão das contribuições de Azoilda Trindade (2010) acerca dos valores 

civilizatórios afro-brasileiros. A partir do seu olhar sobre o continente africanos, Trindade 

elenca os seguintes valores: circularidade, religiosidade, corporeidade, musicalidade, 

memória, ancestralidade, cooperativismo, oralidade, energia vital (axé) e ludicidade. Logo 

entendemos que as contribuições da grande escritora Azoilda Trindade, entretecidas com 

as nossas escavações epistemológicas (Miranda, 2020), ajudam-nos a formular saberes 

ancestrais, descentrando o nosso olhar de um lugar eurocêntrico e reposicionando as 

nossas lentes para outros retratos de mundos, confrontando práticas tradicionais, ao 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 9 

 

colocar na centralidade das giras formativas o continente africano, com base em nossas 

experiências afrodiaspóricas e afro-brasileiras. 

A seguir, apresentamos os saberes ancestrais construídos em diálogo vivo com 

crianças do Centro Municipal de Educação Infantil Dr. Djalma Ramos há mais de uma 

década. São resultados de rodas de conversas, de anamneses, como protocolo de 

aproximação às histórias de vida das crianças e bebês, percursos formativos amplos, por 

meio de projetos. São saberes ancestrais formulados e escritos, como currículo, com os 

nossos bebês, com nossas crianças, nossas meninas e meninos. Saberes ancestrais e 

coletivos, fundamentados em cosmospercepções e em nosso compromisso cotidiano com 

o nosso povo e com a nossa comunidade. 

1. Dialogar com nossos bebês e nossas crianças como sujeitos 

proponentes de currículos. 

2. Valorizar a oralidade e a ancestralidade como formas de reexistências 

e preservação do patrimônio histórico e cultural afro-brasileiro. 

3. Reconhecer crianças pequenas como sujeito de direitos. 

4. Compreender a importância da Lei 10.639/03, que torna obrigatório o 

ensino sobre História e Cultura Afro-brasileira nos estabelecimentos de Ensino 

Fundamental e Médio 

5. Reconhecer a necessidade de encontrar meios para fortalecer marcas 

identitárias. 

6.  Combater experiências de racismo (isso significa reparação para a 

violenta e agressiva experiência de escravização de diferentes etnias e povos 

africanos no Brasil). 

7. Desconstruir estereótipos. 

8. Abrir espaços para coexistências mais sustentáveis, que não negam 

as relações coesivas de uma sociedade racista e sexista. 

9. Viver uma Pedagogia Afroafetiva.  

10. Identificar nossa ancestralidade e as marcas e traços ancestrais 

inscritos em nossos corpos.  

11. Afirmar o sentido de nossa existência, sem negar o encontro com os 

diferentes de nós e com as diferenças. 

12. Tornar visível a invisibilidade de mulheres negras: fortalecê-las e amá-

las tornar-se um ato pedagógico e político. 

13. Construir experiências com a felicidade.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 10 

 

Nossos bebês e nossas crianças pensam e sentem o mundo de uma forma muito 

peculiar. Os diálogos que desenvolvemos por meio de seus corpos-território-criança 

(Santos, 2024) nos ensinam cotidianamente o quanto nossos bebês e crianças desejam 

construir um currículo outro. Compreendemos que isso não diz respeito a dar voz às 

experiências das infâncias negras, mas, sim, significa compreender que crianças pequenas 

e bebês são sujeitos ativos (e desejantes) em processos de ensino-aprendizagem, sendo 

elas mesmas suas próprias vozes, construtoras de suas narrativas. Por isso, dialogar com 

nossos bebês e nossas crianças é elemento central para pensarmos sobre nossos 

currículos. Consideramos que, em uma sociedade estruturalmente racista, as crianças 

negras produzem sentidos para o racismo que sofrem e que também as silenciam. 

Valorizar a oralidade significa garantir que nossos saberes ancestrais serão 

evocados, guardados, aprendidos desde as infâncias. Para nós é extremamente importante 

que nossos bebês e nossas crianças sejam guardiões e guardiãs das nossas memórias e 

das nossas tradições africanas e afro-brasileiras. Compreendermos que considerar 

saberes, falares, subjetividades, estéticas, filosofias, performances e trajetórias de vida de 

mulheres negras, e as irmandades que constituem, nos dão subsídios para continuarmos 

seguindo na luta em um Movimento de Educadoras/Educadores que amam, sentem e se 

respeitam. Em uma sociedade heteronormativa, torna-se insurgente considerar o corpo 

feminino e negro referência de uma matriz educacional afrocentrada. 

Consideramos que o exercício dos Direitos Humanos se elabora e se concretiza 

também no fazer diário no chão da escola: uma escuta sensível dos desejos, sonhos, 

quereres e interesses das crianças, sem que as experiências sejam apenas adultizadas. 

Escutar as infâncias é escutar também as múltiplas vozes das infâncias negras. 

Ler a lei vinculada à luta histórica da diáspora negra, considerar o legado da 

intelectualidade de negros e negras para o campo da Educação é o nosso movimento. 

Estamos a caminho, transgredindo o Racismo nosso de cada dia, para a liberdade de um 

povo. Esse é o desafio estruturante de uma educação infantil antirracista. Diálogo e 

democracia no Projeto Político Pedagógico e na ação diária. 

Nossos ancestrais perfizeram um caminho de luta e sofrimento pela garantia de 

nossas emancipações. Somos a geração seguinte e somos a geração anterior da que virá 

depois de nós. Nossa tarefa negra: reconciliarmo-nos com a experiência da felicidade. Isso 

é educação antirracista para as infâncias. 

 
 

3. DESENHO DE PROCESSOS, RESULTADOS E PROSPECÇÕES 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 11 

 

 

3.1 É de Conceição! Modos, Saberes e Fazeres 

 

O título dessa última sessão de nosso ensaio (composto de conversações e 

releituras de nossas pesquisas) problematiza como os nossos saberes e fazeres se 

forjaram em nossas ações. Nosso desafio foi de maneira colaborativa escreviver com bebês 

e crianças bem pequenas nossa práxis pedagógica. Ou seja, como educadoras-adultas-

negras, que reproduzem o adultocentrismo e tantas outras opressões, era preciso 

reconhecer que nossas fragilidades e nosso poder de opressão no fazer pedagógico 

impactava bebês, meninas e meninos pequenos, negras e negros. Esse foi um movimento 

de autoconhecimento importante e contínuo. Por essa via, materializamos nossos modos 

de fazer, nossas ações-reflexões-ações e as nossas escrevivências. Foi preciso, então, 

observar-escutar-arquitetar, conforme apontado na pesquisa de Cristiane Santos de Melo 

(2020). A autora (2020, p. 121-122), em sua dissertação, reflete sobre o panorama 

encontrado pelas educadoras negras: 

Enquanto coletivo de professoras pretas, começamos a nos inquietar com uma 

educação hegemônica, brancocêntrica, colonizadora, heteronormativa e racista que 

ajudávamos a disseminar para as crianças pequenas. Somos atravessadas pelo racismo 

estrutural que está no âmago de nossa sociedade e em diferentes territórios.Por isso,nos 

territórios infantis, eram apresentados a nossas crianças, uma pedagogia embranquecida 

e eurocentrada, fazendo com que se distanciassem de sua negritude e de sua identidade 

diaspórica. Diante desse contexto, questionávamos: de que maneira, poderíamos construir 

uma prática enegrecida e antirracista? 

Quando observamos e questionamos a “[...]educação hegemônica, brancocêntrica, 

colonizadora, heteronormativa e racista [...]”, percebemos o que era reproduzido para as 

crianças pequenas negras. Ou seja, crianças e mulheres-professoras-negras eram 

impactadas pelo racismo e sexismo estrutural e institucional. Nessa conjuntura de 

opressões que estávamos imersas e que muitas vezes ajudávamos a reproduzir, a nossa 

preocupação com as infâncias plurais e racializadas começou a ser nossa agência. Pauta 

que se aproximava às pautas das mulheres negras que transitam entre o Movimento Negro 

e o Movimento Feminista (Melo, 2022). 

Conforme diferentes pesquisas (Dias et al., 2021; Santos; Carneiro, 2024), sabemos 

que historicamente as infâncias negras sempre foram uma preocupação das mulheres 

negras, sejam as infâncias sequestradas pelas águas do atlântico, em diáspora, sejam as 

infâncias nas favelas, nos bairros, nos terreiros, nas instituições públicas infantis ou como 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 12 

 

tema nas pesquisas. O próprio conceito-imagem escrevivência construído por Conceição 

Evaristo (2020), quando refletido em diáspora, movimenta-nos na direção de pensar a 

imagem que assenta esse conceito. Isto é, a imagem da Mãe Preta, aquela mulher negra 

que, na sua situação de escravização, era coagida a cuidar e educar as crianças da casa-

grande. Em sua condição de opressão, ela contava histórias, cantava e ninava as crianças 

que um dia seriam pessoas que continuariam a reproduzir os acordos herdados de sua 

família escravocrata. 

Mas, a ginga (Araújo, 2019) dessas mulheres negras se enraizava quando contavam 

histórias a essas crianças: elas sacudiam seus sonos. Lélia Gonzalez (2020) chamava esse 

movimento de resistência passiva, pois a luta dessas mulheres estava no simbólico, no dia 

a dia, em cada saber inoculado numa história ou em cada fazer ninar a essas crianças. 

Mestra Janja (2019) nomeia de ginga as estratégias dessas mulheres negras, suas formas 

de lutar-jogar, como caminhos de negociações que rasuram, rompem, abrem frestas e 

provocam rachaduras. Resistência, ginga, ainda que a essas mulheres negras 

diuturnamente fosse negado o direito de cuidar, de amar e ninar seus filhos e filhas, netos 

e netas, isto é, suas crianças negras. Ao longo da história, formas de negociação: “[...] a 

vida das mulheres, numa roda circular e sem fim, cuja intenção é o movimento de ‘lutar-

jogar (Araujo, 2019, p. 563)”. Assim, observamos a luta das mulheres negras pelas infâncias 

negras. 

A tarefa de pensar as infâncias negras não vem de hoje, como mencionamos acima. 

Sueli Carneiro (2019) sublinha que “[...] o papel histórico que as mulheres negras 

desempenham em nossas comunidades, [...] impedem que os esforços organizativos [...] 

possam se realizar dissociados da luta geral de emancipação do povo negro” (Carneiro, 

2019, p. 169). Os bebês, meninas e meninos, negras e negros fazem parte dessa 

emancipação. Não é por acaso que o Feminismo Negro, conforme narra Sueli (2019), 

fomenta uma tríplice militância, que compõe uma rede complexa e interseccional da 

sociedade, afirmando categorias analíticas como raça, gênero e classe. Desse modo, não 

compactuamos com a interseccionalidade esvaziada da práxis política e manipulada pela 

academia e por instâncias ultraconservadoras, conforme observamos diuturnamente 

(Collins; Bilge, 2019; Collins, 2017). 

Sueli Carneiro (2019) explica que, por meio da tríplice militância, por meio do olhar 

interseccional, é possível desvelar como o racismo, conjugado ao sexismo e ao classismo, 

é direcionado aos corpos negros. Por isso, Jaqueline Santos e Suleiane Carneiro (2024) 

apregoam que “o feminismo negro, originado na mobilização política de mulheres 

periféricas, assume historicamente a linha de frente das lutas pelos direitos fundamentais” 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 13 

 

(Santos; Carneiro, 2024, p. 02). A tríplice militância, lideradas e gingadas por mulheres 

negras, funda diferentes organizações (Geledés, Odara, Nzinga e dentre outras), que tem 

como agência buscar os direitos negados a mulheres negras, à comunidade negra e às 

infâncias racializadas. 

Para Flávia Damião (2018), são mulheres-professoras-pesquisadoras negras as que 

mais se dedicam dentro da academia para pesquisar sobre as infâncias negras. Sobre essa 

afirmação, duas possíveis explicações. A primeira considera a entrada de mulheres negras 

em movimentos sociais ou impactadas de alguma forma por eles. A segunda considera a 

questão patriarcal, na qual a sociedade designa os cuidados das crianças a essas 

mulheres, seja por conta de um parentesco, maternidade, seja por meio de profissões que 

são feminizadas e designadas aos corpos femininos e negros (Damião, 2018). 

Por vários caminhos, as mulheres negras, ao ingressarem na universidade, como 

pesquisadoras, em suas escrevivências, ou seja, por meio de suas experiências marcadas 

em seus corpos-territórios (Miranda Oliveira, 2019), forjam suas aproximações com a 

questão da infância como campo do saber. Assim, acontecem os diálogos escreviventes 

entre gerações, entre mulheres-professoras e meninas e meninos bem pequenos. E, como 

afirma Conceição Evaristo: “[...] pressupõe um dinamismo próprio do sujeito da escrita, 

proporcionando-lhe a sua autoinscrição no interior do mundo [...], e adquire um sentido de 

insubordinação (2020, p. 53-54)”. 

Nossa insubordinação, como coletivo de educadoras negras do CMEI Dr. Djalma 

Ramos, é materializada nos modos de saber e de fazer tecidos em diálogo com as crianças 

negras, em um processo circular, como afirma nosso intelectual Antônio Bispo dos Santos 

(2015). Tem começo-meio-começo. Ou seja, esse diálogo circular é um continuum 

ancestral (Sodré, 2017). Nessa perspectiva, o nosso objetivo não será esgotar todos os 

modos de saber e fazer construídos e em continuidade.  

À época da escrita de sua dissertação, Melo (2022) sistematizou nove afroconceitos 

metodológicos assentados nos valores civilizatórios afrobrasileiro e africano. No presente 

ensaio, dialogaremos com três afroconceitos regidos por saberes e fazeres, os quais 

acreditamos serem fundantes para compreendermos o diálogo entre as escrevivências e 

as escrevinfâncias dos bebês e crianças bem pequenas; e que alimentam nossas ações 

formativas, publicações de livros autorais e curriculânciasomidùdú. De acordo com Evaristo 

(2020) a “[...] escrevivência traz a experiência, a vivência de nossa condição de pessoa 

brasileira de origem africana, [...]na qual me coloco e me pronuncio para afirmar [...] e 

celebrar a minha ancestralidade e me conectar tanto com os povos africanos, como com a 

diáspora africana” (Evaristo, 2020, p. 30). Estamos falando de bebês, meninas , meninos, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 14 

 

negras e negros, mulheres-professoras negras que ocupam o CMEI Dr. Djalma Ramos, 

uma instituição pública localizada numa comunidade periférica. Essas experiências em 

diáspora, com certeza, em sua grande maioria, é atravessada pela favela. 

 

  Figura 1: Página 1 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

É de Conceição! É força enunciativa, de criatividade, da ginga, do tempo-espaço 

acolhido e seguro, de autoenunciação (Lorde, 2020). É o título de um livro artesanal e 

autoral de meninas e meninos, negras e negros que carregam na diáspora, nos seus 

corpos, nas suas ações e nos seus corações a possibilidade de confabular histórias e outros 

mundos. É de Conceição, um livro construído de forma coletiva-colaborativa por crianças 

de 3 e 4 anos. 

Sempre nos questionamos: como surgiu o modo de fazer autoral como prática 

pedagógica no território das salas de aula do CMEI Dr. Djalma Ramos? 

Figura 2: Página 2 do livro É de Conceição! 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 15 

 

 

Fonte: Acervo das autoras 

Para que as crianças ousassem escrever um livro em que a educadora foi a escriba, 

foi necessário sedimentarmos um dos afroconceitos que regem nossa instituição 

educacional; foi preciso nosso encontro com a vida-obra de intelectuais negras como ação 

educativa. “Trabalhar com a exemplaridade [...] possibilita as crianças negras se 

aproximarem de sua ancestralidade. Ao conhecer sua história de luta, de força e 

resistência, elas começam a perceber que o mundo é diverso e plural” (Melo, 2020, p. 134). 

Ter a intelectualidade negra, como um afroconceito, abre a possibilidade de pensarmos a 

vida dessas mulheres, suas escrevivências, para também construir e escrevermos as 

nossas. Ainda mais quando lembramos que as mulheres negras, os bebês e meninas, 

meninos, negras e negros, são grupos geracionais distintos, mas que compartilham dores 

e alegrias em seus territórios de vida e aprendizagens (Danae, 2017). “É uma busca por se 

inserir no mundo com as nossas histórias, com as nossas vidas, que o mundo 

desconsidera. Escrevivência não está para a abstração do mundo, e sim para a existência, 

para o mundo-vida” (Evaristo et al., 2020, p. 35). 

Foi do lugar de ancestralidade, de escrevivências, de estratégias de lutas e de escuta 

que desenhamos outro afroconceito: os afroambientes. Mundo-vida que gira, que pulsa e 

que é movimento que construímos. Esse afroconceito metodológico aciona nossos 

saberes-fazeres estéticos-imagéticos, gráficos, de espaço afrocentrado como mais uma 

forma de escreviver e dialogar conosco e com o mundo. Ele movimenta o lutar-jogar e “[...] 

supera as histórias fraturadas e estereotipadas contadas sobre a negritude [...] 

compreendemos o afroambiente como um terrítório infantil, antirracista, político e 

curriculante, em que as crianças dialogam, interagem, descobrem e experenciam [...]” 

(Melo, 2020, p. 124). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 16 

 

Figura 3: Página 3 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

Ao longo dos anos, uma das escrevivências propiciadas pelos afroambientes foi o 

Ocupa Djalminha, um espaço pensado pelas educadoras Cristiane Melo e Vera Lúcia, 

sobre a vida-autoria de Conceição Evaristo. Ou seja, fizemos uma “releitura do projeto 

“Ocupação”, construído pelo Itaú Social” (Melo, 2020, p.152). Incluímos também mulheres 

negras e meninas e meninos negros que foram exemplaridade em sua vida. Conectado a 

esse movimento, trouxemos a autoria das mulheres negras e das nossas crianças bem 

pequenas que ocupam nosso território. O “Ocupa Djalminha” torna-se a nossa 

escrevivência em movimento. Como bem problematiza Evaristo et al. (2022, p. 35): “E o 

que seria escrever nesse mundo? O que escrever, como escrever, para que e para quem 

escrever?” 

O Ocupa Djalminha se tornou um afroespaço constituído de experiências sensoriais. 

Seja através de imagens de Evaristo, seus familiares, sua filha e de Carolina Maria de 

Jesus. Seja por meio de objetos de nossa memória afrobrasileira, dos cheiros, das lavagens 

de roupas, brinquedos/brincadeiras e dos desenhos das nossas crianças. Seja pela 

religiosidade de Evaristo, pelas artes com diferentes estéticas, e pela diversidade de 

linguagens. Reforçamos que a potência desse projeto foi constituída pelas vivências das 

crianças ao manipularem o afroespaço. As experiências construídas pelas crianças em 

cada canto dialógico e diaspórico do ocupa Djalminha, trouxe a possibilidade de 

expressarem seus gostos, suas alegrias e suas preferências. Evidenciamos nas palavras 

de algumas crianças: Gostei da parte que lavamos roupa”, “A filha de Conceição é bonita”, 

“Eu quero empinar pipa”, “Eu quero ouvir a história dela no ouvido.” Assim, refletimos que 

as crianças, ao erguerem suas construções escreviventes, demonstraram encantamento e 

identificação ao experienciarem cada canto do afroespaço em seus corpos, em suas 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 17 

 

palavras e em suas ações. Outro ponto importante, foi a ocupação das mulheres em cada 

canto do afroespaço. Professoras, auxiliares, colegas do apoio, mães e mulheres da 

comunidade. Cada uma com sua singularidade, com sua história, com suas vivências, com 

seus afroafetos e com suas matripotências, contaminaram cada canto do Ocupa Djalminha. 

“Assim, as visitas foram imbuídas de questionamentos, constatações, rodas de conversas 

espontâneas, dores, risos e lágrimas (Melo, 2020, p. 153)”. 

Consideramos que as meninas e meninos pequenos, assim como as famílias, ao 

adentrarem no afroambiente, viveram modos de fazer e de fundar a escrevivência que se 

expressava em vários sentidos: visuais, olfativos, auditivos. Foi um mergulho do/no corpo-

território (Miranda, 2020). As escrevinfâncias foram experienciadas de maneira individual-

coletiva. A partir desse movimento, dialogamos com outro afroconceito fundamental para a 

materialidade do livro “É de Conceição!” e com os demais livros que fomos fazendo com os 

bebês e crianças pequenas: a Oralidade Afroancestral. Esse afroconceito metodológico 

“[...] resgata a importância de aprender com os mais velhos as tradições orais, respeitando 

a matripotência das mulheres, a ancestralidade do povo negro através da diversidade e 

singularidade de possibilidades que o repertório oral afrobrasileiro e africano pode nos 

revelar” (Melo, 2020, p. 167). 

 

Figura 4: Página 4 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

Em contato com a Oralidade Afroancestral, questionamos: meninas e meninos, 

negras e negros escrevem? A resposta está numa passagem de Conceição et al. (2020), 

quando ela nomeia de grafia-desenho, a primeira manifestação de escrita. Conceição 

observava a mãe dela fazendo desenhos, quando ela era criança: a imagem de um sol, no 

barro, no chão, com uma vareta. Concordamos com Evaristo et al. (2020) e afirmamos que 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 18 

 

o desenho é a nossa primeira grafia. E esse movimento do rabisco é feito pelas crianças 

pequenas. Mas não somente isso. Conceição Evaristo et al. (2020) reflete que sua escrita 

não advém de livros, mas “[...] no acúmulo de tudo que ouvi desde a infância. O acúmulo 

das palavras, das histórias que habitavam em nossa casa e adjacências. Dos fatos 

contados à meia-voz, dos relatos da noite, segredos, histórias que as crianças não podiam 

ouvir” (Evaristo, 2020, p. 52). 

O movimento de escuta, de verbalização, histórias e causos contados que as 

crianças podem vivenciar em suas casas. A oralidade afroancestral foi a ginga encontrada 

pelos nossos e nossas ancestrais, vozes que estão marcadas em nossos corpos-territórios 

(Miranda Oliveira, 2020). Dentro do CMEI, nossas estratégias de acesso a essas memórias 

aconteceram de diferentes maneiras, começamos a nos interessar pela literatura da 

biblioteca da instituição, por construções de literaturas autorais feitas pelas professoras, 

pelas construções de literaturas das professoras com a grafia-desenho (Evaristo, 2020) das 

crianças, até materializarmos a possibilidade de autoria das próprias crianças. Uma autoria 

feita, como processo, da concepção da história à concepção da grafia-desenho (Evaristo, 

2020). 

 

Figura 5: Página 5 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

Essas escrevivências citadas, as que envolvem as professoras e as crianças no lugar 

de autoria foi possível por conta de nossa aproximação com as intelectuais negras, foi 

possível pelos questionamentos, pelas gingas, pela circularidade que nos envolve, 

sobretudo, pela nossa desobediência em escutar as escrevinfâncias e não centrar, 

somente, no que nós adultas-professoras acreditamos ser o melhor para os bebês e 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 19 

 

crianças pequenas. Ao propormos a escrita de um livro para meninos e meninas, negras e 

negros, muitos questionamentos foram feitos para as crianças: “Por meio de imagens da 

escritora, a professora foi questionando ao grupo sobre como seria a história: Se as 

crianças lembravam quem era aquela mulher? Qual sua profissão? Qual seria o título da 

história?” (Melo, 2022: 134). 

Esses questionamentos, propostos pela educadora, se assenta exatamente na 

prática da escrevivência como um método intencional, que se faz na ação e com a oralidade 

afroancestral. Cristiane Melo (2022) analisa como a professora-adulta pergunta e registra 

as elaborações do grupo. Essa adulta presenciou a construção colaborativa-criativa das 

meninas e dos meninos. Na pesquisa, ficou evidenciado o quanto a presença de Conceição 

Evaristo estava contaminando os espaços, as paredes; e também o território simbólico das 

infâncias negras. Talvez se essa proposta fosse o primeiro contato com a obra da escritora, 

não haveria o assentamento de um modo de fazer circular, fluido e continuum. 

 

Figura 6: Página 6 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

É de Conceição! Como enunciação e escrevivência de meninas e meninos, negras, 

negros, nos lembra o trecho da música “Ismália”, de Emicida: “Nada sobre nós, sem nós. É 

por nós, com nós [...]”. Parece um título simples, mas ele revela o quanto as crianças 

estavam atentas, íntimas e próximas da escritora. Depois da história redigida, o segundo 

momento foi fazer a leitura, o mais poderoso é que não se ouvia apenas a voz da adulta-

professora. A cada frase lida, exista uma fala, um grito, um sorriso e uma vibração. De 

outras crianças percebemos uma atenção fora do comum, intrigante para a idade. Fomos 

nesses movimentos convidando-as para a sua outra forma de escrita, a grafia-desenho 

(Evaristo, 2020). A pesquisadora Melo (2022) revela como “[...] as crianças construíram a 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 20 

 

história, por isso sabiam de cada detalhe. [...] ‘Pró aqui é Conceição passeando, com seu 

brinco do lado, com seu vestido, tomando sorvete’” (Melo, 2022: 143). Esse processo de 

autoria-criativa, de escrevivências e escrevinfâncias foi possível por ultrapassar o conceito-

imagem; e pensar modos reais e possíveis, processos estéticos-criativos. 

Audre Lorde (2020) aponta que o movimento de “transformar o silêncio em 

linguagem e ação é um ato de autorreconhecimento e de afirmação [...]. “Porque, quando 

falamos, temos medo de nossas palavras. Mas o silêncio também não nos salvará” (Lorde, 

2020, p.20). A feminista poeta, negra, intelectual e lésbica (2020), compreende que 

autoenunciação é uma ação poética-política, na qual as mulheres negras e as meninas, e 

os meninos, negras e negros, ao historicizar suas experiências, rompem com a hegemonia 

disseminada e mobilizam a autoria-vida, que é pulsante e em movimento. 

 

Figura 7: Página 7 do livro É de Conceição! 

 

Fonte: Acervo das autoras 

 

Para essa autoria-vida se manifestar, acreditamos que seja necessária uma 

proximidade das crianças com a exemplaridade positiva de uma escritora negra durante 

suas infâncias. Escutamos de uma das crianças: “Pró, nós é escritora igual a Conceição” 

(Melo, 2022, p.142). Ouvir de uma criança negra que sua semelhança com uma mulher 

negra se manifesta pela sua exemplaridade positiva, pela sua profissão de escritora, a 

coloca no lugar de projetar sonhos e possibilidades. Sobretudo, no tempo do agora, no 

tempo-presente. 

Uma autocrítica à pesquisa realizada, à época, mesmo trabalhando com a 

intelectualidade de mulheres negras, a pesquisadora não categorizou as falas das crianças 

pelo gênero. Hoje evidenciamos que o racismo incidido nos corpos de meninas e meninos, 

negras, negros, tem diferenciações substanciais (Santiago, 2020), que precisam receber a 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 21 

 

devida atenção. Outro ponto importante, quando você singulariza a criança, logo sua 

infância também será unificada. As experiências de infâncias negras em uma favela são 

diferentes de infâncias negras no Quilombo ou de infâncias negras em bairro nobres. Desse 

modo, apontamos potências, mas também apontamos mudanças, que é possível 

ressignificar de cada passo dado, de cada pesquisa findada e recomeçada. Portanto, 

refletimos que essas ressignificações não borram ou apagam a potência de cada pesquisa, 

pelo contrário, sublinham como o método escrevivência, há muitos anos, está sendo 

utilizado pelas pesquisadoras, como estratégia de luta, de aquilombamentos e de 

mudanças. 

Quando uma menina/menino negra, negro profere a consciência de suas 

escrevivências, evidencia seu movimento como proponente de um currículo. Seu corpo-

território-criança (Santos, 2024) a todo instante interage, transgride e alarga os modos de 

fazer educativo de uma instituição pública infantil. Sobre a autoria de mulheres negras, 

Evaristo et al. (2020) aponta como o sistema editorial é marcado pela rigidez de privilégios, 

homens brancos e mulheres brancas sendo costumeiramente os mais prestigiados. Se 

mulheres negras e pessoas negras tem dificuldade de furar a bolha editorial, o que falar 

das meninas negras e meninos negros? 

O livro É de Conceição! (2018) concebido, escrito, diagramado e ilustrado, exemplar 

único, publicado de modo artesanal, pelas crianças do CMEI Dr. Djalma Ramos impactou 

muitas crianças e famílias. As meninas e meninos autoras, autores, contaram essas 

histórias para as outras crianças da instituição e para as famílias. O que queremos dizer é: 

ousamos sonhar escrever livros e o sonho foi materializado. É de Conceição! abriu 

caminhos para publicarmos O Sonho de Ayo, um dos livros publicados na Coleção “Por 

Uma infância Escrevivente” (2022), por meio de um edital do CEERT. Escreviver é 

sonharmos acordadas. Sonhamos com nossas crianças que elas seriam autoras e seus 

livros seriam publicados. O Sonho de Ayó (2022) conversa com É de Conceição! 

(2018):  um sonho-conversa, um sonho-grafia, um sonho-escrita, um sonho-matéria, um 

sonho-possível e real. É de Conceição! é nossa inteligência artesanal, feita por muitas 

mãos, nossa sensibilidade, nossas confabulações, nossas vivências encarnadas, o modo 

de fazer fundado e assentado nas escrevivências, no método e na história dos povos 

negros, nossas curriculânciasomidùdú: É de Conceição! 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 22 

 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e 
Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, 
Brasília, DF, 10 jan. 2003. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 04 ago. 2025. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, para incluir no 
currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-
Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 11 mar. 2008. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. 
Acesso em: 04 ago. 2025. 

ARAÚJO, Janja. Mulheres negras e culturas tradicionais: memória e resistência. 
Currículo sem Fronteiras, v. 19, n. 2, p. 553-565, 2019. 

BILGE, Sirma e COLLINS, Patrícia Hill. Interseccionalidade. Tradução Rane Souza. São 
Paulo: Boitempo, 2021. 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

COLLINS, P. H. Se perdeu na tradução? Feminismo negro, Interseccionalidade e 
política emancipatória. Parágrafo, v. 5, n. 1, p. 6-17, jan./jun. 2017. Disponível em: 
http://revistaseletronicas.fiamfaam.br/index.php/ recicofi/article/view/559. Acesso em: 13 
jul. 2025. 

DIAS, L. R.; JANUÁRIO, E.; PEREIRA, N. S.; OLIVEIRA, W. T. F.; TRIPODI, Z. F. (2021). 
Estudo nº VII: Racismo, Educação Infantil e Desenvolvimento na Primeira Infância. 
Núcleo Ciência Pela Infância. http://www.ncpi.org.br 

EVARISTO, Conceição et al. A escrevivência e seus subtextos. In:  DUARTE, C. L.; 
NUNES, I. R. Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição 
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, v. 1, p. 26-46, 2020.  

EVARISTO, Conceição et al. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. In:   DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. Escrevivência: a escrita 
de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, v. 1, p. 44-54, 2020. 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In:  DUARTE, C. L.; NUNES, I. 
R. Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. 1. 
ed. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-46. 

LORDE, Audre. Sou sua irmã: escritos reunidos e inéditos. Ubu Editora, 2020. 

MACEDO, Roberto Sidnei; AZEVEDO, Omar Barbosa. Infâncias-devir e currículo: a 
afirmação do direito das crianças à (aprendizagem) formação. Ilhéus: Editus, 2013. 

MELO, Cristiane Santos de. Escrevivendo-me negra: práticas pedagógicas 
afrofemininas. Dissertação (Mestrado). Instituto de Humanidades, Artes e Ciências da 
Universidade Federal do Sul da Bahia. Programa de Pós-Graduação em Ensino e 
Relações Étnico-raciais do Campus Jorge Amado. Itabuna, 2020, 199 p. 

MIRANDA, Eduardo Oliveira. Corpo-território & educação decolonial: proposições afro-
brasileiras na invenção da docência. Edufba, 2020. 

NUNES, MighianDanae Ferreira. Mandingas da Infância: as culturas das crianças 
pequenas na escola municipal Malê Debalê, em Salvador (BA). Tese de Doutorado. 
Universidade de São  Paulo: São Paulo, 2017. Disponível em: 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://www.ncpi.org.br/


CurriculânciasOmidùdú: escrevivências, saberes ancestrais e autorias de bebês e crianças na educação infantil 
Cynthia de Cássia Santos Barra | Cristiane Santos de Melo | Fátima Santana Santos 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-23 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19992 23 

 

http://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/48/48134/tde-05122017-130043/en.php. Acesso 
em: 29 out. 2025. 

SANTIAGO, FLAVIO. “Não é nenê, ela é preta”: Educação Infantil e pensamento 
interseccional. Educação em Revista, v. 36, p. e220090, 2020. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significações. 
Brasília: INCTI/UnB, 2015. Disponível em: http://cga.libertar.org/wp-
content/uploads/2017/07/BISPO-Antonio.-Colonizacao_Quilombos.pdf. Acesso em: 15 jul. 
2025. 

SANTOS et al. É de Conceição! [manuscrito]. Lauro de Freitas: [S.n.], 2018. Lista de 
autores por ordem alfabética: Alessandra Safira Araújo dos Santos; Ana Beatris Ferreira 

Lima dos Santos; ⁠Arthur Nunes de Jesus ; ⁠Ayla Vitória  Souza dos Santos; ⁠Caio Cruz dos 

Santos; Cristiane Santos de Melo; ⁠Deivison Bryan dos Santos Sales; ⁠Emanuel Santos da 

Encarnação; ⁠Enzo Gabriel da Silva Rocha; ⁠Enzo Medeiros Costa da Silva; ⁠Gabriel Frota 

Agostinho; ⁠Inny Almeida Santos; ⁠Julia Cerqueira Carneiro da Silva; ⁠Lara Bruna Bomfim 

Lopes; ⁠Luara Silva Santos; ⁠Maria Eduarda Santana Vinhas; ⁠Maria Luiza Maltez Pontes; 

⁠Maryana Conceição de Jesus ; ⁠Matheus Silva Moura; ⁠Rafael Ramos Santos; ⁠Raquel 

Emanuelly Rodrigues dos Santos; ⁠Sofia de Andrade Correia; ⁠Stacy Maria Lisboa Leão dos 

Santos; Vera Lúcia Bonfim dos Santos; ⁠Vitor Cauê Nunes Henrique. 

SANTOS, Fátima Santana. Leia-me Negras: insurgências afroafetivas na prática 
pedagógica. Ilhéus, BA: Editus, 2022. (Transfluência). Disponível em: 
https://books.scielo.org/id/t5qq6/pdf/santos-9788574555485.pdf. Acesso em: 3 ago. 2025. 

SANTOS, Jaqueline; CARNEIRO, Suelaine. Enfrentar o racismo e o sexismo para a 
reconstrução da política educacional em uma perspectiva interseccional: a proposta das 
mulheres negras. Educação & Sociedade, v. 45, p. e276347, 2024. 

SANTOS, Marta Alencar dos.Pequenas Mahins: culturas infantis das meninas negras 
na Ecola Comunitária Luiza Mahin em Salvador. Tese de doutorado. Salvador: UFBA, 
2024. Disponível em: https://repositorio.ufba.br/handle/ri/39744 Acesso em: 29 de outubro 
de 2025. 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil de análise histórica. In: LOURO, Guacira Lopes 
(Org.). O corpo, a sexualidade e o social. 9. ed. Campinas, SP: Papirus, 1995. p. 75–91. 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô: epistemologia , comunicação e ancestralidade. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2017. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos 
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. Tradução de Juliana Araújo 
Lopes para uso didático de: OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceptualizing gender: the 
Eurocentric foundations of feminist concepts and the challenge of African epistemologies. 
African Gender Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA 
Gender Series, v. 1, p. 1-8, 2004. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/mod/resource/view.php?id=4557576&forceview=1. Acesso em: 
03 ago. 2025. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
http://cga.libertar.org/wp-content/uploads/2017/07/BISPO-Antonio.-Colonizacao_Quilombos.pdf
http://cga.libertar.org/wp-content/uploads/2017/07/BISPO-Antonio.-Colonizacao_Quilombos.pdf
https://books.scielo.org/id/t5qq6/pdf/santos-9788574555485.pdf
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/39744
https://edisciplinas.usp.br/mod/resource/view.php?id=4557576&forceview=1

