
Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 1 

 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 11/08/2025 Aceito em:09/12/2025 Publicado em: 19/12/2025 

 

Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das 
infâncias nahuas com deficiência 

 

Epistemic violence and re-existences in Mexican inclusive education: the case of 
Nahua children with disabilities 

 

Violencia epistémica y re-existencias en la educación inclusiva mexicana: el caso de 
las infancias nahuas con discapacidad 

 

Andrea Cristina Moctezuma Balderas1 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988  

 

Resumo: Este artigo recupera a forma como crianças indígenas com deficiência, a partir de práticas e 
modelos educacionais, experimentam exclusão simbólica, disciplina corporal, silenciamento linguístico e 
deslegitimação de seus conhecimentos situados. Analisa como a violência de ordem colonial se inscreve no 
modelo de educação inclusiva a partir de discursos capacitistas, políticas linguísticas, testes padronizados e 
expectativas comportamentais normativas.  O texto propõe abrir um espaço para imaginar uma educação 
inclusiva, centrada na pluralidade epistêmica e no reconhecimento das crianças indígenas com deficiência 
como sujeitos históricos com agência, conhecimentos e formas próprias de significar o mundo. 

Palavras-chave: Infância. Deficiência. Educação Inclusiva 

Abstract: This article examines how indigenous children with disabilities experience symbolic exclusion, 
corporal punishment, linguistic silencing, and the delegitimization of their situated knowledge through 
educational practices and models. It analyzes how colonial violence is inscribed in the inclusive education 
model through ableist discourses, language policies, standardized tests, and normative behavioral 
expectations.  The text proposes opening a space to imagine an inclusive education centered on epistemic 
plurality and the recognition of indigenous children with disabilities as historical subjects with agency, 
knowledge, and their own ways of making sense of the world. 

Keywords: Childhoods. Disability. Inclusive Education  

 
1 Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-
6909-3386  Contato: andrea.moctezuma@ciesas.edu.mx  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988
https://orcid.org/0000-0002-6909-3386
https://orcid.org/0000-0002-6909-3386
mailto:andrea.moctezuma@ciesas.edu.mx


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 2 

 

Resumen: El presente artículo recupera la forma en que niñas y niños indígenas en situación de 
discapacidad, experimentan exclusión simbólica, disciplinamiento corporal a partir de prácticas y modelos 
educativos que  silenciamiento lingüístico y deslegitimación de sus saberes situados. Se analiza cómo la 
violencia de orden colonial, se inscriben en el modelo de la educación inclsuiva a partir de de discursos 
capacitistas,  políticas lingüísticas, pruebas estandarizadas y expectativas conductuales normativas.  El texto 
propone abrir un espacio para imaginar una educación inclusiva, centrada en la pluralidad epistémica y en el 
reconocimiento de las infancias indígenas con discapacidad como sujetos históricos con agencia, saberes y 
formas propias de significar el mundo. 

Palabras clave: Infancias. Discapacidad. Educación Inclusiva  

1 INTRODUÇÃO 

 
De uma perspectiva crítica, sustento que as infâncias indígenas, com deficiência, 

migrantes ou provenientes de territórios empobrecidos, foram historicamente construídas 

como "outras", representadas a partir de uma lógica de déficit e concebidas como uma 

ameaça à ordem social estabelecida. A infância indígena em situação de deficiência 

constitui uma dessas alteridades que transbordam as categorias hegemônicas. Esta 

representação não é neutra nem fortuita: responde a uma matriz de poder colonial que 

define a categoria de infância como um universal abstrato, supostamente 

descontextualizado, mas, na realidade, ancorado em referentes normocêntricos, branco-

mestiços e urbanos. 

A categoria hegemônica de infância funciona como uma norma silenciosa que exclui, 

patologiza ou criminaliza aquelas formas que não se ajustam ao ideal ocidental moderno 

de infância. Como aponta Sepúlveda-Kattan (2021), isso implica reconhecer a existência 

de uma "colonialidade da infância", que racializa, classifica e hierarquiza as vidas infantis a 

partir de parâmetros eurocêntricos. Assim, o universalismo com que se pensa a "infância" 

apaga as condições estruturais e coloniais que configuraram as desigualdades entre as 

infâncias, reproduzindo uma visão adultocêntrica, capacitista e colonial. 

Nessa perspectiva, é fundamental desnaturalizar as categorias normativas de 

infância para visibilizá-la a partir de suas trajetórias migratórias, experiências de 

racialização, precariedade econômica e corporalidades diversas, não como alteridades 

nem como desvios, mas como expressões legítimas de múltiplas formas de estar situados 

no mundo. 

Nos próximos capítulos, serão abordadas as violências epistêmicas e coloniais que 

atravessaram as infâncias indígenas com deficiência no México, a partir da implementação 

do modelo de educação especial, hoje chamada de educação inclusiva, que, sob discursos 

e práticas médico-reabilitadoras ocidentais, buscou homogeneizar e normatizar as infâncias 

com deficiência, sem considerar sua etnia e classe, bem como as pertencenças territoriais 

que configuram diversas formas de vivenciar a deficiência infantil. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 3 

 

Posteriormente, são apresentados exemplos etnográficos recuperados da pesquisa 

de doutorado sobre corpo, educação e agência das infâncias nahuas com deficiência 

(Moctezuma, 2021), que permitem visibilizar a falta de perspectivas interculturais e 

decoloniais no campo educativo inclusivo. Finalmente, o artigo apresenta propostas para 

integrar perspectivas epistêmicas dos povos indígenas nos modelos de educação inclusiva, 

a fim de gerar práticas educativas pertinentes aos sistemas linguísticos e culturais das 

crianças indígenas em situação de deficiência. 

 

2 A INFÂNCIA "ANORMAL" E AS ORIGENS COLONIAIS DA 

EDUCAÇÃO ESPECIAL 

             A história da educação especial no México não pode ser compreendida sem 

considerar sua articulação com os processos de modernização do Estado-Nação que 

deram origem à configuração de uma pedagogia nacional fundada em ideais de 

normalização e progresso ocidentais. A partir da influência dos congressos internacionais 

de proteção à infância, realizados na Europa entre 1890 e 1906, foi impulsionada uma 

concepção da infância “deficiente” como um problema social, médico e educativo. Essa 

perspectiva se encaixa com o que Skliar (2002) denomina uma “pedagogia da compaixão” 

que, de forma assistencialista, buscava incorporar as infâncias ao campo educativo sem 

considerá-las como sujeitos de direitos. 

           Os debates realizados nesses congressos promoveram “a ideia de que certas 

crianças deveriam ser objeto de tutela especial por parte do Estado” (Padilla, 2007, p. 47). 

Dando lugar à criação de uma série de instituições especializadas no México para atender 

a crianças cegas, surdas, “anormais mentais”2 e crianças “delinquentes”. A Escola Nacional 

para Surdos-Mudos (1867) e a Escola de Cegos (1870) foram inspiradas nesses modelos 

europeus do século XIX, operando a partir de uma lógica que classificava as pessoas com 

deficiência como sujeitos “anormais”, que deveriam ser corrigidos ou, na falta disso, 

isolados do restante da sociedade (Trujillo-Holguín, 2020, p. 16). 

          Posteriormente, no início do século XX, esses discursos foram adotados em uma 

etapa de consolidação do aparelho estatal, que aspirava a moldar um sujeito nacional 

homogêneo. Assim, a educação especial participou de um projeto civilizatório que colocava 

as infâncias indígenas, com deficiência ou em situação de pobreza como problemáticas, o 

 
2 O uso do conceito “infâncias anormais” responde a uma perspectiva crítica que busca problematizar as categorias 
históricas e biomédicas que classificaram certos corpos e vidas infantis como desviantes, deficientes ou fora da norma. 
Não é empregado para reproduzir estigmas, mas para visibilizar como tais noções de anormalidade têm operado como 
tecnologias de diferenciação, exclusão e controle social. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 4 

 

que se traduziu em “uma ação escolar diferenciada que aprofundava a marginalização, ao 

mesmo tempo em que pretendia atender às necessidades particulares de certos grupos 

infantis” (Padilla Arroyo, 2007, p. 53). 

            De uma perspectiva interseccional (Crenshaw, 1991), é fundamental reconhecer 

que essas políticas educacionais não afetaram todos os corpos da mesma forma. As 

infâncias indígenas, pobres, com deficiência ou marcadas pela alteridade sexual e de 

gênero têm sido duplamente ou triplamente vulnerabilizadas por sistemas de opressão 

articulados (capacitistas, colonialistas e classistas). Por este motivo, a categoria de “infância 

anormal”, longe de ser meramente clínica, constituiu-se como uma categoria de ordem 

colonial/capacitista que permitiu exercer uma pedagogia da exclusão. 

           Como coloca Meekosha (2011), os estudos críticos sobre deficiência requerem uma 

descolonização que permita compreender como o capacitismo se entrelaça com sistemas 

globais de poder e exclusão. Isso implica reconhecer que, historicamente, as escolas 

especiais não apenas operaram como espaços de assistência, mas fizeram parte de uma 

trama moderno-colonial de produção da diferença. Nesse contexto, uma diversidade de 

infâncias tem sido sistematicamente situada nas margens do projeto educativo nacional. 

           Atualmente, o México assinou diversos instrumentos internacionais para garantir o 

direito das crianças com deficiência à educação inclusiva, como a Convenção sobre os 

Direitos das Pessoas com Deficiência (ONU, 2006), que estabelece o dever dos Estados 

de assegurar um sistema educativo inclusivo em todos os níveis. A nível nacional, a Lei 

Geral para a Inclusão das Pessoas com Deficiência (2011) e a recente reforma do artigo 3º 

constitucional reconhecem a obrigação do Estado de eliminar barreiras físicas, atitudinais 

e pedagógicas para garantir o acesso, permanência, participação e aprendizagem de todas 

e todos. 

            Mais de um século após as primeiras instituições para “crianças anormais”, o 

sistema educacional mexicano continua reproduzindo práticas educacionais 

discriminatórias e coloniais em relação às crianças com deficiência, especialmente quando 

estas se cruzam com condições de pobreza, etnia e migração. A persistência de modelos 

educativos homogêneos evidencia a necessidade de uma transformação profunda que não 

apenas “inclua”, mas que integre uma perspectiva intercultural a partir da qual se 

reconheçam as práticas, línguas e saberes dos povos indígenas, que, desde tempos 

ancestrais, acompanham as pessoas indígenas em situação de deficiência. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 5 

 

3 METODOLOGIA 

               3.1.  O trabalho etnográfico 

 
Na pesquisa de doutorado "Corpo, educação e agência das infâncias nahuas em 

situação de deficiência da região sul da Huasteca Potosina" (Moctezuma, 2021), 

desenvolvida a partir de uma perspectiva decolonial e com base na abordagem dos estudos 

críticos sobre deficiência, enfatizo que as infâncias indígenas com deficiência devem ser 

abordadas como uma construção social situada, onde a corporalidade, a etnicidade e a 

classe interagem de forma complexa. 

Para realizar essa pesquisa, fiz trabalho etnográfico durante sete meses (agosto de 

2018 a janeiro de 2019) dentro dos Centros de Atendimento Múltiplo (CAM), instâncias 

educacionais responsáveis por oferecer atendimento educativo a crianças com deficiência 

em todo o território mexicano. Para os propósitos da pesquisa, trabalhei em três CAMs 

localizados nas comunidades de Tamazunchale, Matlapa e Tampacán, que estão situados 

na Huasteca Potosina (San Luis Potosí, México), região que abriga um número 

considerável de população pertencente ao povo nahua. 

 

Figura 1: Localização dos centros de atendimento múltiplo 

 

Fonte:Autora 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 6 

 

A etnografia realizada em contextos educativos tem contribuído para "a reconstrução 

qualitativa dos processos e relações educativas, com a intenção de compreender como a 

educação é socialmente construída" (Rockwell, 1991, p. 172), mas também é uma 

ferramenta poderosa para visibilizar os dispositivos de exclusão, assim como as estratégias 

de resistência, apropriação e ressignificação que as comunidades indígenas desenvolvem 

frente à escola (Czarny, 2012). 

No caso da minha pesquisa, estar lá — observando e participando de diversas 

atividades escolares — permitiu-me documentar e dar visibilidade a situações, práticas e 

interações entre as crianças nahuas, suas famílias e a equipe docente dos Centros de 

Atenção. Mas, acima de tudo, possibilitou contrastar os discursos sobre a educação 

inclusiva com uma realidade que dista significativamente de tais planteamentos. 

 

4 CONHECIMENTOS COMUNITÁRIOS PARA A VIDA: PEDAGOGIAS 

SITUADAS E DISPUTAS EPISTÊMICAS NA EDUCAÇÃO ESPECIAL 

 
Como adverte Gabriela Czarny (2012), o sistema educativo na América Latina tem 

operado sob um modelo monocultural e universalista que invisibiliza as diferenças culturais, 

linguísticas e epistêmicas dos povos indígenas, perpetuando formas de racismo estrutural 

e exclusão sistemática. Uma das práticas mais evidentes da monocultura epistêmica que 

ocorre no interior dos CAM é a exclusão linguística. Por exemplo, a avaliação psicométrica, 

implementada para diagnosticar o tipo e o grau de deficiência, representa um dispositivo de 

violência epistêmica (Spivak, 2003) quando aplicada sem mediação cultural. 

A partir das provas padronizadas em espanhol e concebidas a partir de contextos 

urbanos, são produzidos diagnósticos erróneos que patologizam crianças que não 

apresentam deficiências neurológicas ou intelectuais que as impeçam de comunicar 

verbalmente, mas sim barreiras linguísticas, uma vez que essas crianças têm uma língua 

materna — o náhuatl — que utilizam cotidianamente em suas casas e comunidades. 

A falta de políticas institucionais de tradução ou de formação bilíngue no campo da 

educação inclusiva coloca as línguas indígenas em uma situação de subordinação. Diante 

desse cenário, alguns professores e professoras do CAM optaram por aprender expressões 

básicas em náhuatl. Como adverte a diretora do CAM localizado em Tampacán, “nós somos 

as que temos o problema de comunicação, não as crianças” (Moctezuma, 2022, p. 284). 

Esta afirmação não só inverte a lógica do déficit, mas também desnaturaliza a autoridade 

epistemológica das provas e do espanhol como língua dominante. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 7 

 

Por sua vez, o pessoal docente tem procurado incorporar as mães no processo 

educativo como mediadoras linguísticas. O caso de Saturnino — um jovem falante de 

náuatle com síndrome de Down — e sua mãe, que o acompanha durante a jornada escolar 

para traduzir as instruções das professoras para o náuatle (Moctezuma, 2022), evidencia 

como o conhecimento é produzido em rede. 

Nas regiões de clima quente, como a Huasteca Potosina, o uso de aparelhos 

auditivos por crianças com deficiência auditiva é limitado pelas condições ambientais: o 

suor gerado pelas altas temperaturas danifica frequentemente esses dispositivos e causa 

desconforto, o que levou muitas crianças a optarem por não usá-los. 

Longe de ficarem isoladas comunicativamente, as crianças desenvolveram suas 

próprias e criativas formas de expressão gestual, que integram tanto a Língua de Sinais 

Mexicana (LSM) quanto línguas de sinais comunitárias e familiares. Essas práticas 

linguísticas não apenas refletem processos de adaptação, mas também a agência das 

infâncias nahuas com deficiência para decidir sobre seus corpos e a forma de viver sua 

deficiência, que responde aos seus contextos territoriais, relações afetivas e expressões 

cotidianas. 

Assim, constrói-se uma forma de comunicação a partir do comunitário, questionando 

os modelos hegemônicos de comunicação e reabilitação. Tais práticas comunicativas, 

reconhecidas e incorporadas por algumas professoras e professores do CAM, não fazem 

parte das diretrizes curriculares da educação inclusiva, representando, portanto, formas de 

agência pedagógica a partir das quais se consegue enfrentar a violência epistemológica 

exercida por um modelo educativo que privilegia a língua oficial - o espanhol - e a 

verbalização como formas hegemônicas de comunicação e transmissão de conhecimentos. 

Além das barreiras linguísticas, a educação inclusiva em contextos indígenas opera 

sob a suposição de "normalizar" e "inserir" as crianças com deficiência na lógica do 

mercado de trabalho, através da aprendizagem de conteúdos que o sistema escolar 

hegemônico considera fundamentais, como o pensamento lógico-matemático e a leitura e 

escrita. No entanto, essa abordagem invisibiliza outros saberes e habilidades que possuem 

valor social e cultural nas comunidades indígenas. 

Em algumas famílias nahuas, tanto mães, pais quanto filhas e filhos com deficiência, 

na maioria das vezes não sabem ler nem escrever; no entanto, desempenham atividades 

significativas como trabalho agrícola, pesca ou elaboração de artesanato, que permitem a 

sustentação material e simbólica das comunidades. Nesses contextos, a deficiência 

intelectual se dilui como categoria estigmatizante, por não representar uma limitação na 

realização de tarefas valorizadas localmente. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 8 

 

Uma das primeiras atividades diárias dentro do Centro de Atendimento Múltiplo 

(CAM) consiste em "localizar a data", a partir de um verme feito com círculos que contêm 

os números de 1 a 10. A docente guia o grupo para que enunciem o dia, mês e ano em 

curso. Alguns estudantes enfrentam dificuldades para compreender essa representação 

numérica; no entanto, o que observei na sala de aula foi que as meninas e meninos nahuas 

possuem formas distintas de se situar no tempo, mais ligadas aos ciclos agrícolas e festivos 

do que ao calendário gregoriano. Um exemplo disso é a festividade de Xantolo ou Todos 

os Santos, cujo início simbólico ocorre com a primeira oferenda em junho e culmina com a 

última em novembro. 

Ao final da celebração do Xantolo no CAM de Matalapa, observei Ismael, um 

adolescente com deficiência auditiva, coletando flores de cempasúchil usadas para adornar 

os altares dos mortos. Ao perguntar-lhe por gestos o que estava fazendo, ele me explicou 

que estava selecionando as flores com sementes para plantá-las e assim garantir a colheita 

do ano seguinte. Esta ação demonstra um saber agroecológico e sazonal, ancorado em 

uma lógica de continuidade e memória que as crianças incorporaram em seu cotidiano. 

Com o início do ciclo agrícola, as crianças nahuas começam a preparar comparsas, 

a elaborar coroas de papel celofane para enfeitar os cemitérios e outros produtos rituais. 

Essas práticas, longe de serem atividades extracurriculares, são incorporadas ao espaço 

de “Capacitação Profissional” do CAM, ressignificando-o como um lugar de formação a 

partir e para a vida comunitária, integrando o que denominei “conhecimentos comunitários 

para a vida” (Moctezuma, 2022). Lá se ensina a preparar alimentos em fogão a lenha, a 

trabalhar com materiais locais e a produzir objetos significativos a partir de uma lógica 

situada que responde às condições sociais, econômicas e culturais dos territórios habitados 

pelas crianças. 

Essas ações não buscam apenas fornecer ferramentas práticas aos estudantes com 

deficiência, mas também reinserir a escola no tecido comunitário. Ao ensinar a carregar 

lenha, acender o fogo e preparar alimentos com produtos da região, os e as docentes 

possibilitam uma aprendizagem corporal e coletiva que se conecta com a vida cotidiana das 

crianças rurais, em vez de impor tecnologias alheias aos seus contextos. 

Essas pedagogias, embora invisibilizadas pelo discurso oficial, constituem “formas 

de reexistências” (Achinte, 2009) frente ao colonialismo educativo que historicamente 

buscou apagar as línguas, os saberes e os corpos não normativos. Recuperar e integrar 

essas experiências implica avançar para uma educação inclusiva verdadeiramente situada, 

capaz de se abrir à pluralidade epistêmica das comunidades indígenas e das infâncias com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 9 

 

deficiência, reconhecendo-as como sujeitos de saber e não como receptoras de 

assistência. 

 

5 RUMO A UMA EDUCAÇÃO INCLUSIVA, PLURI-EPISTÊMICA E 

TERRITORIALIZADA 

 

A partir da análise desenvolvida na presente pesquisa, é possível afirmar que o 

modelo de educação inclusiva no México, apesar de seus avanços normativos, continua 

operando a partir de uma lógica monocultural, capacitista e colonial, que invisibiliza os 

saberes, práticas e línguas das crianças indígenas com deficiência. A violência epistêmica 

que permeia suas experiências escolares — por meio de testes padronizados, suposições 

de normalização e exclusão linguística — revela a urgência de transitar para um paradigma 

educacional verdadeiramente plural e situado. 

Diante desse cenário, proponho uma série de ações para integrar perspectivas 

epistêmicas dos povos indígenas nos modelos de educação inclusiva, a fim de gerar 

práticas pedagógicas relevantes para os sistemas linguísticos, culturais e territoriais das 

crianças indígenas com deficiência. Em primeiro lugar, a educação inclusiva não pode se 

limitar à adaptação de conteúdos ou à formação docente em atenção à diversidade, por 

isso é necessário apostar em um modelo de interculturalidade crítica e decolonial, que 

dialogue com as comunidades, reconheça seus saberes e articule o direito à educação com 

o direito à diferença. 

É fundamental questionar o papel do Estado e suas políticas educacionais, que 

muitas vezes limitam o reconhecimento da diversidade a abordagens técnicas ou 

moralizantes, sem modificar as lógicas estruturais que sustentam a desigualdade (Czarny, 

2012, p. 52). Isso é especialmente urgente em contextos onde o capacitismo, o racismo e 

o adultocentrismo se entrelaçam para excluir as infâncias indígenas com deficiência do 

acesso efetivo à educação. 

Isso implica incorporar as línguas originárias, os saberes comunitários e os modos 

de aprendizagem situados como parte do direito a uma educação inclusiva e culturalmente 

pertinente. Para isso, é fundamental formar os(as) docentes em línguas indígenas, 

pedagogias comunitárias e análise do capacitismo, a fim de construir laços pedagógicos 

menos hierárquicos e mais enraizados nos contextos locais. 

Em relação aos instrumentos psicométricos e pedagógicos, estes devem ser 

revisados a partir de uma perspectiva intercultural, evitando a aplicação de testes 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 10 

 

padronizados que funcionam como dispositivos de patologização quando aplicados fora de 

seus contextos culturais. Nesse sentido, a participação de mediadoras linguísticas, como 

mães e outros atores comunitários-chave, como curandeiros e curandeiras, é fundamental 

para interpretar as capacidades das crianças a partir de seu próprio horizonte cultural. 

Por sua vez, é necessário impulsionar uma política educacional que considere as 

condições ecológicas, geográficas e culturais das regiões indígenas, como no caso da 

Huasteca Potosina, onde fatores como o clima e a língua influenciam as práticas 

pedagógicas e o uso (ou não) de tecnologias reabilitadoras. Por tal motivo, algumas 

infâncias desenvolvem formas híbridas de comunicação com base em seus contextos 

territoriais. Reconhecer as línguas de sinais não oficiais como válidas e ensinar a partir 

delas representa uma forma de agência pedagógica que confronta os dispositivos 

normalizadores da fala e da verbalização como únicas formas válidas de comunicação. 

Considero que o vínculo entre escola e comunidade deve ser fortalecido por meio de 

mecanismos de cogestão educacional. Atividades como trabalho agrícola, culinária 

tradicional, elaboração de oferendas ou práticas rituais poderiam ser reconhecidas e 

incluídas nos conteúdos curriculares, pois esses saberes não só contribuem para a 

formação das crianças com deficiência, mas também fortalecem o tecido comunitário, 

geram processos de inclusão a nível comunitário e desafiam a lógica homogeneizante do 

currículo escolar hegemônico. Além das atividades comunitárias, seria pertinente a 

incorporação de sábias/os locais (curandeiras, curandeiros, parteiras) como agentes 

formadores, o que implica reconhecer o papel educativo da comunidade e das famílias 

indígenas no interior dos espaços educativos. 

Como coloca Rivera Cusicanqui (Rivera Cusicanqui, 2015), descolonizar o 

conhecimento implica “desfazer os caminhos do saber imposto” a partir da recuperação das 

formas de produção de sentido que foram historicamente subalternizadas (Rivera 

Cusicanqui, 2015,). Estas propostas não devem ser entendidas como acréscimos a um 

modelo existente, mas como parte de uma transformação mais profunda que questiona as 

raízes coloniais do sistema educativo e possibilita a construção de uma educação inclusiva 

pluriepistêmica, comunitária e descolonizadora. 

 

6 CONCLUSÕES 

 

A partir de uma perspectiva antropológica crítica, este trabalho evidenciou como o 

modelo de educação inclusiva no México continua operando sobre fundamentos coloniais, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 11 

 

monoculturais e capacitistas que deslegitimam as epistemologias indígenas e subordinam 

as diversas formas de infância. Através da análise etnográfica e das trajetórias situadas das 

infâncias nahuas com deficiência, mostra-se que a escola, longe de ser um espaço neutro, 

constitui um dispositivo colonial que impõe um ideal normativo de infância funcional, branca, 

urbana e letrada. 

O sistema educacional vigente, ao privilegiar o espanhol como língua oficial, os 

testes padronizados como medida de capacidade e a inserção laboral como objetivo final, 

perpetua uma violência epistêmica que nega a validade dos saberes comunitários, 

ancestrais e territoriais, assim como das línguas originárias. Essa lógica produz 

diagnósticos errôneos, exclusão linguística e um silenciamento sistemático dos corpos e 

vozes que não se encaixam na matriz hegemônica da infância moderna. 

As experiências documentadas nos Centros de Atendimento Múltiplo da Huasteca 

Potosina mostram que, apesar do marco normativo que promove a inclusão, persistem 

estruturas de exclusão que se articulam com o colonialismo, o adultocentrismo e o 

capacitismo. No entanto, as práticas pedagógicas situadas, as estratégias de agência 

linguística e as formas de cuidado comunitário emergem como espaços de reexistência 

frente ao projeto civilizatório que buscou homogeneizar as formas de ser, aprender e 

comunicar. 

Reconhecer as infâncias indígenas com deficiência como sujeitos de saber, com 

agência e com linguagens próprias para habitar o mundo, constitui uma via para 

reconfigurar a educação como um campo de justiça epistêmica, que não apenas inclua, 

mas que se construa a partir da diferença. Isso exige uma transformação estrutural das 

políticas educacionais e modelos pedagógicos, uma revisão crítica dos instrumentos de 

diagnóstico, a incorporação de saberes locais como conteúdos curriculares e o 

fortalecimento de vínculos pedagógicos horizontais entre escola, comunidade e território. 

A educação inclusiva não pode se limitar a uma política de adaptação, mas deve ser 

pensada como um projeto coletivo de justiça epistêmica, onde as infâncias indígenas com 

deficiência sejam reconhecidas como produtoras de conhecimento, portadoras de 

linguagens alternativas e protagonistas de uma pedagogia decolonial situada. Só assim 

será possível construir uma escola que não reproduza a desigualdade, mas que a dispute 

a partir da dignidade, do afeto e do reconhecimento da pluralidade humana. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 12 

 

REFERÊNCIAS 

ACHINTE, Albán. Pedagogías de la reexistencia. Artistas indígenas y afrocolombianos. In: 
MIGNOLO, Walter; PALERMO, Zulma (org.). Arte y estética en la encrucijada 
descolonial. Argentina: Ediciones del Signo, 2009. p. 83-112. 

CRENSHAW, Kimberlé. Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and 
Violence against Women of Color. Stanford Law Review, v. 43, n. 6, p. 1241-1299, 1991. 

CZARNY, Gabriela. Etnografías escolares y diferencia sociocultural. Perfiles Educativos, 
v. 34, n. 138, p. 48-57, 2012. Disponível em: 
https://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v34n138/v34n138a20.pdf. Acesso em: [colocar 
data]. 

DIARIO OFICIAL DE LA FEDERACIÓN. Ley General para la Inclusión de las Personas 
con Discapacidad. México, 2011. Disponível em: 
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGIPD.pdf. Acesso em: [colocar data]. 

MEEKOSHA, Helen. Decolonising disability: Thinking and acting globally. Disability & 
Society, v. 26, n. 6, p. 667-682, 2011. Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/09687599.2011.602860. Acesso em: 
[colocar data]. 

MOCTEZUMA BALDERAS, Andrea. Cuerpo, educación y agencia de las infancias 
nahuas en situación de discapacidad en la región sur de la Huasteca Potosina. 
2021. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Colegio de San Luis. Disponível em: 
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1559. Acesso em: [colocar 
data]. 

MOCTEZUMA BALDERAS, Andrea. Aspectos interculturales sobre las prácticas 
educativas de la infancia nahua con discapacidad: el caso de los Centros de Atención 
Múltiple de la Huasteca Potosina. In: BRAVO, R.; GRANDA, S.; NARVÁEZ, A. M. (eds.). 
Prácticas educativas, pedagogía e interculturalidad: V Congreso Internacional de 
Etnografía y Educación, julio de 2020. Modalidad virtual [online]. Quito: Editorial 
Abya-Yala, 2022. p. 271-291. Disponível em: 
https://doi.org/10.7476/9789978108253.0019. Acesso em: [colocar data]. 

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS. Convención sobre los Derechos de las 
Personas con Discapacidad. 2006. Disponível em: 
https://www.un.org/esa/socdev/enable/documents/tccconvs.pdf. Acesso em: [colocar 
data]. 

PADILLA ARROYO, Antonio. La educación especial en México a finales del siglo XIX y 
principios del XX: ideas, bosquejos y experiencias. Revista Educación y Pedagogía, v. 
19, n. 48, p. 39-56, 2007. Disponível em: 
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/9838/9037. Acesso em: 
[colocar data]. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Un mundo ch’ixi es posible: Ensayos desde un presente 
en crisis. Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. 

ROCKWELL, Elsie. Etnografía y conocimiento crítico de la escuela en América Latina. 
Perspectivas, v. XXI, n. 2, p. 172-183, 1991. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v34n138/v34n138a20.pdf
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGIPD.pdf
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/09687599.2011.602860
https://colsan.repositorioinstitucional.mx/jspui/handle/1013/1559
https://doi.org/10.7476/9789978108253.0019
https://www.un.org/esa/socdev/enable/documents/tccconvs.pdf
https://revistas.udea.edu.co/index.php/revistaeyp/article/view/9838/9037


Violência epistêmica e re-existências na educação inclusiva mexicana: o caso das infâncias nahuas com deficiência 
Andrea Cristina Moctezuma Balderas 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p.1-13 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe19988 13 

 

SEPÚLVEDA-KATTAN, Natalia. Sociología de la infancia y América Latina como su lugar 
de enunciación. Íconos. Revista de Ciencias Sociales, n. 70, p. 133-150, 2021. 
Disponível em: https://doi.org/10.17141/iconos.70.2021.4438. Acesso em: [colocar data]. 

SKLIAR, Carlos. ¿Y si el otro no estuviera ahí? Notas para una pedagogía (im)posible. 
Buenos Aires: Novedades Educativas, 2002. 

TRUJILLO HOLGUÍN, J. A. La educación especial en México, un recorrido histórico desde 
el ámbito normativo. In: TRUJILLO HOLGUÍN, J. A.; RÍOS CASTILLO, A. C.; GARCÍA 
LEOS, J. L. (coords.). Desarrollo profesional docente: reflexiones y experiencias de 
inclusión en el aula. Chihuahua, México, 2020. p. 15-29. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y pedagogía de-colonial: Apuestas (des)de el 
in-surgir, re-existir y re-vivir. Educação Online, n. 4, 2009. Disponível em: 
https://educacaoonline.edu.puc-rio.br/index.php/eduonline/article/view/1802  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.17141/iconos.70.2021.4438
https://educacaoonline.edu.puc-rio.br/index.php/eduonline/article/view/1802

