
Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 1 

 

 

ISSN - 2175-6600 

Vol.17 | Número 39 | 2025 

Submetido em: 20/12/2024 Aceito em:04/04/2025 Publicado em: 10/06/2025 

 

Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no 
MAfroEduc Olùkọ́ 

 

Afroaffects in teacher training: (Self)narratives of ontoepistemic care in MAfroEduc 
Olùkọ́ 

 

Afroafectos en la formación docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistémico en 
MAfroEduc Olùkọ́ 

 

Soraia Lima Ribeiro de Sousa1 
Fernanda Lopes Rodrigues2 

Raimunda Nonata da Silva Machado3 
 

 https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932  

 

Resumo: O Grupo de Estudos e Pesquisa sobre Educação Afrocentrada (MAfroEduc Olùkọ́), da Universidade 

Federal do Maranhão (UFMA), carinhosamente chamado por suas integrantes como Quilombo Acadêmico, 

tem produzido estudos que tensionam o campo da episteme moderna, com ênfase na produção 

ontoepistêmica de perspectivas descoloniais e afrocentradas, especialmente, na formação docente. Este 

estudo objetiva discutir a noção de afroafetos a partir de (auto)narrativas de cuidado fundamentadas em 

cosmopercepções africanas, a partir de nossas experiências de ser e estar na academia com o MAfroEduc 

Olùkọ́. No aspecto metodológico, faz-se o uso das (auto)narrativas de integrantes deste grupo de pesquisa 

destacando, de modo particular, os afroafetos, práticas de cuidados e estudos afrocentrados que conduzem 

a outros saberes e práticas intersubjetivas e antirracistas, em diálogo com hooks (2017; 2020; 2022; 2023), 

Castiano (2010), Piedade (2017), Lorde (2021), dentre outras/os. Esses outros modos de ser e estar na 

academia, durante a formação docente inicial ou continuada, faz com que o MAfroEduc construa campos 

possíveis (Carvalho, 2009) que desafiam as estruturas acadêmicas tradicionais, propondo fazeres científicos 

 
1 Universidade Federal do Maranhão. Lattes: http://lattes.cnpq.br/7998495503398429. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-4895-292X. Contato: soraia.lima@ufma.br   
2 Colégio Universitário da Universidade Federal do Maranhão. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3722376485880809. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5237-4918. Contato: 
fernanda.lr@ufma.br  
3 Universidade Federal do Maranhão. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5162649800057919. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-7754-8128. Contato: raimunda.nsm@ufma.br  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br
https://doi.org/10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932
http://lattes.cnpq.br/7998495503398429
https://orcid.org/0000-0002-4895-292X
mailto:soraia.lima@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/3722376485880809
https://orcid.org/0000-0001-5237-4918
mailto:fernanda.lr@ufma.br
http://lattes.cnpq.br/5162649800057919
https://orcid.org/0000-0001-7754-8128
mailto:raimunda.nsm@ufma.br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 2 

 

que estabelecem outros pilares fundamentais na afrodocência (Sousa, 2023), tais como: a coletividade, a 

ancestralidade e as práticas de cuidado. 

  

Palavras-chave: Afroafetos. Formação docente. (Auto)narrativas. Afrocentricidade. 

  

Abstract: The Study and Research Group on Afrocentric Education (MAfroEduc Olùkọ́) at the Universidade 
Federal do Maranhão (UFMA), affectionately called "Quilombo Acadêmico" by its members, has been 
producing studies that challenge the field of modern episteme, with an emphasis on the ontoepistemic 
production of decolonial and Afrocentric perspectives, particularly in teaching education. This study aims to 
discuss the notion of Afro-affects based on (self)narratives of care grounded in African cosmoperceptions, 
stemming from our experiences of being and belonging in academia with MAfroEduc Olùkọ́. Methodologically, 
it uses the (self)narratives of members of this research group, highlighting especially Afro-affects, care, and 
Afrocentric studies that lead to other forms of knowledge and intersubjective and anti-racist practices, in 
dialogue with hooks (2017; 2020; 2022; 2023), Castiano (2010), Piedade (2017), Lorde (2021), among others. 
These other ways of being and belonging in academia, during initial or continuing teacher education, enable 
MAfroEduc to create possible fields that challenge traditional academic structures, proposing scientific 
practices that establish new fundamental pillars in Afro-teaching (Sousa, 2023), such as: collectivity, ancestry, 
and practices of care. 
  
Keywords: Afro-affects. Teaching education. (Self)narratives. Afrocentricity. 
  

Resumen: El Grupo de Estudios e Investigación sobre la Educación Afrocentrada (MAfroEduc Olùkọ́) de la 

Universidad Federal do Maranhão (UFMA), cariñosamente llamado por sus integrantes como Quilombo 

Académico, ha producido estudios que tensionan el campo de la episteme moderna, con énfasis en la 

producción ontoepisteme de perspectivas descoloniales y afrocentradas, especialmente en la formación 

docente. Este estudio tiene como objetivo discutir la noción de los afroafectos a través de (auto)narrativas de 

cuidado basadas en cosmopercepciones africanas, a partir de nuestras experiencias de ser y estar en la 

academia con MAfroEduc Olùkó. En el aspecto metodológico, se hace uso de las (auto)narrativas de los 

integrantes de este grupo de investigación destacando especialmente los afroafectos, cuidados y estudios 

afrocentrados que conducen a otros saberes y prácticas intersubjetivas y antirracistas, en diálogo con hooks 

(2017; 2020; 2022; 2023), Castiano (2010), Piedade (2017), Lorde (2021), entre otros/os. Estos otros modos 

de ser y estar en la academia, durante la formación docente inicial o continuada, hacen que el MAfroEduc 

venga a realizar campos posibles que desafían las estructuras académicas tradicionales, proponiendo hechos 

científicos que establecen otros pilares fundamentales en la afrodocencia (Sousa, 2023), tales como: la 

colectividad, la ancestralidad y las prácticas de cuidado. 

 

Palabras clave: Afroafectos. Formación docente. (Auto) narrativas. Afrocentricidad. 

 
 

1 Introdução 
 

É quinta-feira, 16h. Dia de reunião do MAfroEduc Olùkọ́. Já separei o 
biscoito, comprado previamente, como contribuição ao lanche 
partilhado, tal como combinado no grupo do whatsapp. Já verifiquei, 
durante a semana, o que vamos discutir hoje, porque o planejamento 
dos Círculos Epistêmicos Afrocentrados (CEAfros)4  são partilhados e 
construídos coletivamente com todo o grupo. O material de leitura 
pode ser facilmente acessado no drive, em nossa biblioteca virtual.  
Cheguei cedo, organizei a sala e fui abrindo os arquivos do encontro 
no computador. Walquíria chegou bem cedo, também. Veio trazendo 
Alyne, sempre com sorrisos tímidos, a quem dá carona quando tem 
encontros, já que moram no mesmo bairro em São Luís - MA. 
Walquíria chegou relatando estar machucada, pois caiu na calçada de 

 
4 Modo como denominamos os ciclos de estudos temáticos do MAfroEduc Olùkọ́ realizados semestralmente. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 3 

 

casa, minutos antes de vir para a UFMA. Estava com um pouco de 
gelo para diminuir o inchaço do joelho que, vez ou outra, dava sinais 
de dor, visíveis na sua expressão facial.  Levantei, abracei as duas e 
começamos a falar e rir da vida, dos nossos estudos, de nossas 
famílias. Logo, chegou a Profa. Raimunda com notebook, datashow, 
biscoitinhos, suco e mais uma porção de livros para 
partilhar/emprestar a quem se interessasse pelas leituras. Desta vez, 
lembrou de trazer os mimos africanos que trouxe de Moçambique, por 
ocasião de sua participação no Programa Caminhos Amefricanos5. 
Levantei, dei um abraço nela e fomos organizar o datashow para início 
dos trabalhos. Fernanda, com alegria e alto astral que lhe são 
próprios, chegou e, mais uma vez, admiramos que ela estava com o 
cabelo diferente, pois a cada encontro ela aparece com um novo 
visual. Guaciara trouxe a cafeteira para alegria de todas e logo 
providenciou aquele café quentinho para aquecer a alma e nos 
inspirar nos debates. Também chegaram Maura, sempre 
deslumbrante, e Clenia, com seu jeito meigo que nos acalma sempre 
que fala - lembrei como sua serenidade se parece com a de minha 
mãe. Depois de iniciadas as discussões, chegou Victória. Ela estava 
doente, então perguntei como que se sentia no momento. Profa. 
Raimunda a chamou para sentar mais pertinho dela, que informou 
rapidamente ter melhorado um pouco e já podia retomar algumas 
atividades.  
Debatemos teorias, partilhamos narrativas, experiências e histórias 
nossas enquanto desfrutamos de nosso lanche partilhado. Paramos 
as discussões, muitas vezes, para rir. Aprendemos, discordamos em 
alguns aspectos, buscamos soluções coletivas e eu sempre alertando 
o avançado da hora. No MAfroEduc, por vezes, nos perdemos no 
horário, e, quando nos damos conta já são 19h, momento em que 
precisamos encerrar para não corrermos o risco de ficar presas no 
prédio. Ao final de cada encontro, volto para casa com a convicção de 
que é possível conceber uma academia e uma formação docente a 
partir de espaços seguros de aprendizagens, construídos por meio do 
afroafeto. 
 

A (auto)narrativa acima, embora no singular, poderia representar a narrativa de 

qualquer integrante do grupo MAfroEduc Olùkọ́ - UFMA. Poderia ser contada de outra 

maneira, tecida com outras palavras, em outro ritmo. O afeto e o senso de coletividade 

estariam, sem dúvida, presentes no relato, pois nossas vivências, histórias e aprendizagens 

são sempre partilhadas e entrecruzadas, assim como as responsabilidades e o cuidado 

 
5 O Programa Caminhos Amefricanos é uma iniciativa do Governo Federal, por meio do Ministério da 

Igualdade Racial, executado pela Universidade Federal do Maranhão que tem por finalidade “estimular e 
promover a socialização de conhecimentos, experiências e políticas públicas que contribuam com o combate 
e a superação do racismo no Brasil e da História e Cultura Africana e da Diáspora Africana, para a Educação 
das Relações Étnico-Raciais, viabilizando a implementação de ações de intercâmbio internacional de curta 
duração”. Em 2024, foram realizadas as edições: Moçambique, Cuba, Colômbia e Cabo Verde. Disponível 
em: <https://www.gov.br/capes/pt-br/acesso-a-informacao/acoes-e-programas/bolsas/bolsas-e-auxilios-
internacionais/encontre-aqui/paises/multinacional/programa-caminhos-amefricanos>.  Acesso em: 09 dez. 
2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 4 

 

mútuo, que nos sustentam enquanto grupo. Nesse espírito de partilha e construção coletiva, 

a partir de agora, nos expressamos no plural.  

O Grupo de Estudos e Pesquisa sobre Educação Afrocentrada (MAfroEduc Olùkọ́), 

da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), carinhosamente chamado por suas 

integrantes como Quilombo Acadêmico, surge a partir do projeto de pesquisa intitulado 

“Professoras Afrodescendentes no Magistério Superior – vozes epistêmicas”. O termo 

MAfroEduc é utilizado para se referir às Mulheres Afrodescendentes na Educação e Olùkọ́ 

é uma expressão em iorubá, muito usada com sentido de professora/or e/ou mestra/e, 

também significa lugares de encontro para estudo, pessoas que se encontram para estudar 

e aprender em comunhão (Machado, 2023). Em nosso contexto acadêmico, diz respeito 

aos Círculos Epistêmicos Afrocentrados (CEAfros), que aglutinam pessoas em redes de 

comunicação com o propósito de construir práticas cotidianas antirracistas. 

Em síntese, o MAfroEduc Olùkọ́ tem contribuído na sistematização e produção de 

outras histórias-narrativas. Nessa trajetória de pesquisa (2016 a 2024), consideramos, 

principalmente, as vozes das professoras AfroUniversitárias, que foram as narradoras 

protagonistas de seus discursos e experiências educativas. O grupo tem produzido estudos 

que tensionam o campo da episteme moderna, com ênfase na produção ontoepistêmica de 

perspectivas descoloniais e afrocentradas, especialmente, em dissertações do Programa 

de Pós-Graduação em Educação - PPGE/UFMA, além de artigos publicados em periódicos 

e capítulos de livro. 

Esses estudos mantêm diálogo com a Secretaria Estadual de Educação (SEDUC-

MA), por meio da Supervisão de Modalidades e Diversidades Educacionais 

(Supmode/SEDUC/MA), com alcance às escolas de Educação Básica em comunidades 

quilombolas e de Terreiro, instigando-nos, ainda mais, sobre a possibilidade de 

localizarmos vestígios de educação com saberes afrocentrados e (re)existências 

ladinoamefricanos (Gonzalez, 2020) na Educação Superior e Educação Básica. 

Nas comunidades tradicionais africanas, o sentido das existências e experiências 

são coletivas. No Brasil, tornou-se amplamente conhecida a expressão ubuntu, com a 

tradução “eu sou porque nós somos”. Aqueles que se arriscam a investigar mais 

profundamente essa filo-práxis africana, compreenderão a problemática desta tradução, 

uma vez que ela inicia com a expressão do “eu” ocidentalizada que não corrobora com a 

cosmopercepção africana das existências múltiplas e coletivas. A experiência do ser, 

manifestado a partir da noção de ubuntu, corresponde a todas as coisas: seres humanos, 

rio, árvore, processos e, inclusive, a educação.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 5 

 

Com essa inspiração ontológica, para este estudo, objetivamos discutir a noção de 

afroafetos na formação docente a partir de (auto)narrativas de cuidado fundamentadas em 

cosmopercepções africanas, a partir de nossas experiências de ser e estar na academia 

com o MAfroEduc Olùkọ́. 

No aspecto metodológico, utilizaremos as (auto)narrativas de integrantes deste 

grupo de pesquisa destacando, especialmente, os afroafetos, cuidados e estudos 

afrocentrados que conduzem a outros saberes e práticas intersubjetivas e antirracistas. 

Falar de si, no contexto acadêmico, que proclama a necessidade de uma certa neutralidade 

é, por si só, um ato subversivo e, extremamente, necessário. Lorde (2021) nos convida a 

esse movimento de transformação dos silêncios impostos por modelos acadêmicos 

enrijecidos em uma linguagem que se transmuta na prática do cotidiano. A autora declara 

ter, cada vez mais, convicção de que 

(...) o que me é mais importante deve ser dito, verbalizado e compartilhado, mesmo 
que eu corra o risco de ser ferida ou incompreendida. A fala me recompensa, para 
além de quaisquer outras recompensas. (...) ainda estou viva, e poderia não estar 
(...) (Lorde, 2021, p. 51). 

 

Assim, convidamos você, leitora ou leitor, a se sentar conosco em círculo - símbolo 

de nossa interconexão, ciclicidade, continuidade, uma forma de acolhimento em nossas 

reuniões de estudos - para partilharmos um café quentinho, preparado pelas mãos 

generosas de Guaciara Soares, saborear biscoitinhos trazidos com carinho por Maura Luza 

Frazão e ouvir (ou ler) nossas (auto)narrativas.  Como bem nos ensina o ancestral Nego 

Bispo (Santos, 2023), somos povos de trajetórias: com começo, meio e começo de novo, 

um recomeço em movimento, sempre tecendo novas histórias. 

 

2 (AUTO)NARRATIVAS EM MODOS DE SER E ESTAR NA ACADEMIA 

 

Como mencionamos, no MAfroEduc compartilhamos nossas experiências, histórias, 

estudos e pesquisas com foco na promoção de uma educação antirracista e afrocentrada, 

especialmente na formação docente inicial e/ou continuada. 

Se, muitas de nós, em um primeiro momento, aproximamo-nos do MAfroEduc por 

termos como orientadora de nossas pesquisas na graduação e na pós-graduação, a Prof.ª 

Dr.ª Raimunda Machado6, coordenadora do grupo, logo após os primeiros momentos com 

 
6 Professora Adjunta do Departamento de Educação II, do curso de Pedagogia da UFMA, e do Programa de 

Pós-Graduação em Educação (PPGE/UFMA). Doutora em Educação, Mestra em Ciências Sociais e 
Licenciada em Pedagogia. Coordenadora do Grupo de Estudos e Pesquisa sobre Educação Afrocentrada 
(MAfroEduc/UFMA) e do Núcleo de Estudos e Pesquisa sobre Educação das Relações Étnico-Raciais e de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 6 

 

o coletivo, entendemos estar em um quilombo acadêmico, lugar coletivo de partilha e 

reforço de identidades diversas. Entretanto, compreendemos o quanto é um lugar de 

construção coletiva de conhecimentos e estudos afrocentrados que dão sentido às nossas 

narrativas, histórias, experiências e pesquisas, diferente do que, costumeiramente, nos 

defrontamos em outras salas de aula na academia, onde predomina o eurocentrismo 

(quando não é a única referência). Afinal, Mbembe (2018, p. 11) afirma que  

(...) o pensamento europeu sempre tendeu a abordar a identidade não em termos 
de pertencimento mútuo (copertencimento) a um mesmo mundo, mas antes na 
relação do mesmo com o mesmo, do surgimento do ser e da sua manifestação em 
seu ser primeiro (...) 
 

É nesses moldes que as Instituições de Educação Superior (IES) se estabeleceram 

como protagonistas da Ciência. As experiências de estar neste território ocorrem a partir de 

uma única maneira de pertencer a este espaço, exigindo o disciplinamento dos corpos, dos 

modos de existir, de realizar pesquisas e das formas de ser e se relacionar neste 

tempo/espaço.  

Nesta lógica, a colonialidade, estrategicamente, se renova ao promover a 

exteriorização/objetivação, em outros termos, a saída de si mesmo para se adequar a um 

modelo único de ser estudante, professora/r, pesquisadora/r. À vista disso, como criar 

condições e possibilidades (Castiano, 2010) para que nossos modos de subjetivação, 

nossas experiências, histórias e nossas narrativas adentrem esse campo que é 

eurocentrado desde sua origem? 

No MAfroEduc, seja nos círculos de estudos ou nas produções de nossas pesquisas 

(TCC, dissertações, teses, artigos), partimos de nossas localizações epistêmicas, situadas 

na Améfrica-Ladina (Gonzalez, 2020). Inspiramo-nos em cosmopercepções africanas, 

como a pedagogia ubuntuísta (Sousa, 2023), que nos estimulam à desobediência 

epistêmica (Mignolo, 2017). Esse movimento se manifesta tanto no aspecto da construção 

de relações horizontalizadas e permeadas por afeto, desafiando o ambiente 

predominantemente hierarquizado e supostamente neutro, quanto no estudo e elaboração 

de teorias e metodologias que valorizam nossos modos de ser e existir como seres 

humanos, professoras/es e pesquisadoras/es.   

Nesta lógica, a pedagogia ubuntuísta (Sousa, 2023), por exemplo, fortalece os 

processos de subjetivação na medida em que possibilita voltar a si mesmo. Neste 

movimento, reconhecer a África que está em nós, aprender atitudes localizadas no ubuntu 

 
Gênero (NEPERGE/UFMA). Pesquisadora dos Grupos de Estudos e Pesquisa: Educação, Mulheres e 
Relações de Gênero (GEMGe/PPGE/UFMA) e do Núcleo de Estudos e Pesquisa Roda Griô: Gênero, 
Educação e Afrodescendência (RODA GRIÔ/GEAfro/UFPI). É membra da Associação Brasileira de 
Pesquisadores Negros (ABPN). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 7 

 

é, sobretudo, reconhecer de nossas histórias e culturas, nossa ancestralidade. Segundo 

Sousa e Machado (2023, p. 218) na pedagogia ubuntuísta, constituída no cotidiano 

afrocêntrico, 

a valorização da humanidade de cada pessoa   é   elemento   fundante, neste   
sentido   o   indivíduo (eu) reconhece ser parte de uma comunidade (nós), 
contribuindo na superação dos preconceitos de sexo, cor, raça, classe, religião, 
mesmo num espaço de estruturas coloniais, como são as universidades brasileiras.  
Tudo isso se dá em espaços/tempos de valorização de identidades plurais (...) 
sentem-se acolhidas/os quando uma pedagogia ubuntu contribui na travessia do 
SER a si mesmo, no autorreconhecimento e valorização da sua identidade racial e 
sexual. 
 
 

Na cosmologia dos povos bantu-kongo, onde também está presente o ubuntu, a 

existência humana pode ser demonstrada através de ciclos que seguem e se renovam 

desde o nascimento até a vida após a morte, continuamente em movimento. Estes estágios 

ontológicos são descritos por Fu-Kiau (2024) na obra O livro africano em título: Cosmologia 

dos Bantu-Kongo, quais sejam: Mussoni, Kala, Tukula e Luvèmba.  

Entre kala e tukula, existe uma fase que é denominada kula, representada pela linha, 

linha tracejada. Quando a pessoa alcança a posição de tukula, representada pelo círculo 

preto, ela assume o centro do cone de poder, a liderança, como na figura abaixo: 

 

Figura 1: Kula: povos bantu-kongo 

 

Fonte: Extraída de O livro africano sem título: Cosmologia dos Bantu-Kongo (Fu-Kiau, 2024, p. 43) 

 

Segundo Fu-Kiau (2024), é no movimento de kula que a pessoa se desenvolve, 

amadurece e vai  

(...) crescer em direção a fazer a própria história (...) até alcançar a posição de 
liderança e estar apto/a a exercê-la. (...) é também a fase de feitos da pessoa (...) o 
amadurecimento coletivo, sua liderança, por meio do processo de crescimento 
coletivo, possibilita o desenvolvimento social e da comunidade. (...) (Fu-Kiau, 2024, 
p. 43-44) 
 

Esse amadurecimento é atravessado por relações de afeto que se constituem como 

potência de agir ou força de existir, envolvidas na transição/passagem do aumento ou 

diminuição da potência de agir, intercalando os sentimentos de alegria e tristeza em busca 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 8 

 

de equilíbrio na constituição de lideranças em diferentes comunidades de aprendizagens, 

científica, poética e de afeto (Carvalho, 2009). 

Podemos articular esse movimento de amadurecimento com nossas experiências de 

participação no MAfroEduc, no qual estamos continuamente sendo convocadas a exercer 

a liderança compartilhada. No grupo, a relação entre docentes e discentes é heterárquica7 

e o planejamento dos Círculos Epistêmicos Afrocentrados (CEAfros) é construído 

coletivamente. A cada encontro, uma das participantes é responsável por apresentar seus 

estudos e projetos de pesquisa. Desta forma, na medida que precisamos nos preparar 

(crescer), selecionar e organizar material de estudo, produzir slides e, muitas vezes, treinar 

a apresentação, desenvolvemos segurança e autonomia para liderarmos, ao mesmo tempo 

em que conseguimos articular nossas histórias, nossas narrativas num processo contínuo 

e coletivo de ensinar/aprender dialogicamente, em comunidade. Nesta lógica, estamos 

construindo, também, outras possibilidades de formação docente afrocentrada, para além 

da sala de aula tradicional. 

A cada encontro no MAfroEduc, constituímos comunidades de aprendizagem 

(hooks, 2017) e comunidades de afeto (Carvalho, 2009), que são também oportunidades 

de (re) aprendizagem docente (Sousa; Machado, 2022), pois a “nossa capacidade de gerar 

entusiasmo é profundamente afetada pelo nosso interesse uns pelos outros, por ouvir a voz 

uns dos outros, por reconhecer a presença uns dos outros” (hooks, 2017, p. 17). Esse 

reconhecimento e o interesse pelas narrativas, pelas experiências, existências e vida umas 

das outras, como narrado desde a introdução deste texto, além de promover o entusiasmo 

e a curiosidade de aprender sobre nós (epistemologias afrocentradas), é, também, o que 

dá sentido e o desejo de estar, cada vez mais, participando de nossos encontros, já que é 

um lugar em que nossas narrativas não são desqualificadas, hierarquizadas ou 

menosprezadas. 

Assim, a participação de docentes em formação e/ou iniciantes no MAfroEduc: 

(...) subverte essa lógica de pensamento eurocentrado ao se interessar e dar 
destaque para as narrativas, trajetórias, valores e histórias de mulheres professoras 
afrodescendentes, garimpando vestígios de práticas educativas afrocentradas no 
magistério superior (Sousa; Machado, 2022, p. 102-103). 
 
 

É neste movimento de ser sendo (ubuntu) docentes que estudamos e praticamos a 

afrocentricidade, fortalecendo nossas identidades plurais e coletivas, de identificação a 

 
7 “(...) As heterarquias fazem-nos transpor as hierarquias fechadas rumo a uma linguagem de complexidade, 

a sistemas abertos e a um enredamento de múltiplas e heterogéneas hierarquias, níveis estruturais e lógicas 
estruturantes” (Grosfoguel, 2008, [s.p.]). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 9 

 

partir de nós mesmas e não da nomeação do outro que nos olha (numa exterioridade) com 

estranhamento, impondo-nos o não-pertencimento a esse espaço. Isto se explica porque 

“o ato de identificação é também uma afirmação de existência” (Mbembe, 2018, p. 263). 

Desse modo, é coletivamente, em comunidades de aprendizagem e afeto que reafirmamos 

nossas identidades afrodescendentes, afrodiaspóricas, de mulheres professoras e isso 

possibilitam as permanências e os avanços, mesmo situados dentro deste território colonial 

e colonizador, que é a academia.  

Ao nos abrirmos para escutar e partilhar subjetividades, narrativas de si e de nós, 

enfrentamos a rejeição e negação na academia que, frequentemente, sustenta-se em uma 

pretensa neutralidade. Nesse contexto, Mbembe (2018, p. 22) nos provoca com o seguinte 

questionamento: “quem de nós é capaz de duvidar que tenha chegado o momento de 

finalmente começar por si mesmo (...) e fundar algo inteiramente novo?”  

Dessa maneira, o MAfroEduc anuncia e vivencia o advento de novas formas de ser 

e estar na academia, criando possibilidades para que professoras/es, aprendizes de 

professoras/es e pesquisadoras/es, bem como comunidade de estudantes, se alinhem a 

uma postura afrocentrada, embasada em princípios ubuntuístas, profundamente 

atravessados, permeados por afroafetos. São maneiras de construir campos possíveis 

(Carvalho, 2009) que desafiam as estruturas acadêmicas tradicionais, propondo fazeres 

científicos que estabelecem outros pilares fundamentais na afrodocência (Sousa, 2023), 

tais como: a coletividade, a ancestralidade e as práticas de cuidado. 

 

3 AFROAFETOS E AFRODOCÊNCIA  

 

A formação docente é um processo ininterrupto e circular. Mais uma vez, acionamos 

Negro Bispo (Santos, 2023): é começo, meio e (re)começo. Não nos tornamos 

professoras/es em dia e hora marcados. Não é um documento que nos define como tal ou 

que diz que, a partir de então, estamos prontas/os. 

É nos diversos momentos de encontros, desencontros, escuta e acolhimentos que 

vamos cultivando, em cada um/a de nós, uma identidade docente. Das muitas sementes 

lançadas por meio das leituras, dos estudos individuais e coletivos, como também dos 

diálogos com professoras/es, colegas, discentes e seus familiares, vamos elaborando e 

reelaborando o que pensamos ser a educação e a nossa função nesse cenário.  

O terreno arenoso, cheio de dúvidas e incertezas, vai tomando corpo e sendo 

preenchido por todo tipo de vegetação. Os fatores que interferem para qual se 

desenvolverá, são muitos: nossas percepções de mundo, concepções de vida, princípios e 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 10 

 

valores, como também o tipo de informação e conhecimento ao qual temos acesso; as 

relações interpessoais com professoras/es e colegas, a receptividade ao trabalho que 

realizamos. Esse roçado é um pequeno pedaço de nossa subjetividade, diz muito, mas não 

tudo, sobre o quê/quem somos, como encaramos a realidade que nos cerca e que tipo de 

sociedade almejamos. Não estando finalizado após a colação de grau, continua sendo 

cultivado ao tempo em que nos defrontamos com o chão da sala de aula e a dinâmica das 

escolas. 

Esse cultivo pode ser no meio de uma tempestade ou na calmaria. Pode nos trazer 

paz ou nos levar à insanidade; nos possibilitar sonhar ou virar um pesadelo pessoal. Em 

qualquer desses cenários, o afeto - como tecnologia do cuidado, pode nos “salvar”.  

No contexto de enfrentamento ao racismo institucional e ao epistemicídio, o afeto 

que nos cura é aquele que parte do lugar de nossa dor, que reconhece nossas histórias, 

tão diversas e, ao mesmo tempo, tão comuns.  

Porque partir da dor? Porque ela nos atravessa, marcada pelas relações de gênero, 

sexualidade, geração, classe, pertencimento racial, dentre tantas outras formações sociais 

que afetam a vida das mulheres negras. Olhar para a dor, deixa sua contribuição em nossa 

formação identitária, seja pela cicatriz ou pela reação que nos provoca. 

Piedade (2017), ao falar das limitações do conceito de sororidade nas relações entre 

mulheres negras, elabora o conceito de dororidade e advoga em defesa de sua melhor 

adequação, pois ele “contém as sombras, o vazio, a ausência, a fala silenciada, a dor 

causada pelo Racismo. E essa Dor é Preta” (Piedade, 2017, p. 16). 

Não há cura no silêncio, afirma hooks (2023): “É importante que as pessoas negras 

conversem entre si, que conversemos com nossas amizades e alianças, pois o ato de 

contar nossas histórias nos permite nomear nossa dor, nosso sofrimento, nos permite 

buscar a cura” (hooks, 2023, p. 23).  

Ora, é preciso encarar a realidade, olhar “bem no fundo dos olhos” dessa dor e 

nomeá-la. Contudo, é importante não ficarmos apenas na dor, sendo necessário transgredir 

e ultrapassar a ferida. Afinal, como canta Pabllo Vittar8, na música AmarElo9: 

Permita que eu fale, não as minhas cicatrizes 
Se isso é sobre vivência, me resumir à sobrevivência 
É roubar o pouco de bom que eu vivi 
Por fim, permita que eu fale, não (não) as minhas cicatrizes 
Achar que essas mazelas me definem é o pior dos crimes 

 
8 Drag Queen, cantora e compositora brasileira.  
9 Música do Álbum AmarElo (2009), de Emicida. Interpretada por Emicida, Pabllo Vittar e Majur. Compositores: 

Antonio Carlos Belchior / Leandro Roque De Oliveira / Felipe Adorno Vassao / Eduardo Dos Santos Balbino. 
Disponível em: <https://www.letras.com/emicida/amarelo-feat-majur-e-pabllo-vittar/>. Acesso em 19 dez. 
2024. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 11 

 

É dar o troféu pro nosso algoz e fazer nós sumir 

 

Acreditamos que um caminho para irmos além das feridas e cicatrizes que o racismo 

causa em cada uma/um de nós, parte de nossa capacidade de nos afroafetar, pois o amor 

cura e é no ato e na arte de amar que nós nos recuperamos (hooks, 2023). 

O MAfroEduc Olùkọ́ é esse lugar onde mulheres negras se reúnem para se cuidar e 

se amparar enquanto cultivam sua identidade docente. É autocuidado e cuidado da/o 

outra/o, com ternura e amor, superando os estereótipos de fúria que o colonialismo associa 

às mulheres negras, historicamente privadas de afeto. Pessoas diferentes se cruzam nesse 

local de afeto, trajetórias cuidadosamente entrelaçadas, e são convidadas a, coletivamente, 

semear uma identidade profissional docente ubuntuísta sob a compreensão de que:  

Se no passado reprimimos os nossos sentimentos como estratégias de 

sobrevivências, na atualidade o amor é um dispositivo poderoso para a 

sobrevivência da população negra e negra quilombola e o afroafeto que nos 

[conduzirá] a (r) existência nos espaços que antes era reservado para elite branca. 

[...] O afroafeto tornou-se para os coletivos de estudantes negros a maior ferramenta 

para a revolução no espaço acadêmico e para além dos “muros” epistêmicos, uma 

vez que a população indígenas, negra e negra quilombolas mantêm seus laços com 

a comunidade de origem (Quintiliano, 2019, p. 94). 

 

Ali, o afeto nos fortalece e nos faz resistir. Juntas somos convencidas de que aquele 

é um lugar seguro para se dividir projetos, sonhos, medos e vitórias, sem concorrência ou 

julgamentos. Lugar de reconfigurar nossas relações umas com as outras e conosco, sem 

as permanentes disputas infladas pelo colonialismo, como também lugar para se confrontar 

o racismo epistêmico que questiona nossa expertise e competência para fazer ciência, já 

que: 

Várias pessoas têm dificuldade em apreciar mulheres negras da maneira que 

somos, porque querem impor uma identidade em nós, baseada em vários 

estereótipos negativos. Esforços difundidos para continuar a desvalorização da 

mulheridade negra torna extremamente difícil, e muitas vezes impossível, para 

mulheres negras, desenvolver um autoconceito positivo. Afinal, somos diariamente 

bombardeadas por imagens negativas. De fato, uma força opressora forte tem sido 

esse estereótipo negativo e nossa aceitação dele como modelo viável a partir do 

qual podemos padronizar nossa vida (hooks, 2020, p. 144).  

 

Recusar-se a tais estereótipos é um ato de resistência. Produzir conhecimento, em 

uma perspectiva afrocentrada, é solapar o discurso racista, disfarçado de ciência, que apela 

para uma suposta neutralidade científica quando ousamos falar de nossas histórias, nossas 

identidades, nossos modos de fazer/viver/ser. Aquilombar-se para fazer ciência com 

afroafeto é dar sentido ao que produzimos, ao tempo em que criamos e fortalecemos laços 

rompidos na diáspora. Trata-se de uma reparação histórica ao reconectar para fortalecer. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 12 

 

Um grito de guerra em forma de cântico, que avisa: “pisa ligeiro, pisa ligeiro, quem não pode 

com a formiga não assanha o formigueiro”10. 

Não é apenas uma forma diferente de ver o conhecimento científico, mas também 

de se relacionar com ele, produzi-lo e transformá-lo com a intenção de fazer uma crítica 

contracolonial e denunciar/detonar seu pensamento, implodindo-o por dentro, naquela que 

é um dos principais espaços de imposição de sua lógica - a academia com seu currículo 

eurocentrado e falocêntrico. 

Diante disto, podemos considerar que, no âmbito da formação docente, o MAfroEduc 

Olùkó está envolvido no cultivo de uma identidade profissional fundamentada em princípios 

civilizatórios africanos e afro-brasileiros, no desafio de concretizar uma formação docente - 

inicial e continuada - logo, alicerçada em princípios afrocêntricos. 

hooks (2022, p. 104) ressalta: “(...) os que defendem a autodeterminação dos negros 

têm priorizado a ligação entre a educação e o desenvolvimento da consciência e do 

pensamento crítico (...)”. Por isso, uma formação docente afrocentrada considera as 

africanidades como um eixo orientador e estruturante das concepções de vida dos/as 

africanos/as e seus/suas descendentes na diáspora. Possibilitando condições de agência 

às pessoas negras, ao reconhecer o lugar de seus saberes no contexto da produção de 

conhecimento, rompendo com a objetivação dos saberes, experiências e histórias que nega 

aos africanos e a seus descendentes, a “consciência de si”, capacidade de contar suas 

próprias histórias, de falar por si mesmos.  

Nesta perspectiva, Lorde (2021) afirma que  

para mulheres negras, assim como para os homens negros, é evidente que, se nós 
não nos definirmos, seremos definidos pelos outros - para proveito deles e nosso 
prejuízo. O avanço de mulheres negras que se definem sob suas próprias 
condições, prontas para explorar e buscar o nosso poder e os nossos interesses 
dentro de nossas comunidades, é componente vital na guerra pela libertação dos 
negros (...) Quando as mulheres negras neste país se unirem para examinar nossas 
forças e nossas alianças (...) ocorrerá um avanço que só tem a contribuir para o 
poder da comunidade negra como um todo (...) (Lorde, 2021, p. 58) 

 

Assim, o projeto afrocêntrico na formação docente inicial e continuada que vem 

sendo desenvolvido no MAfroEduc, constitui-se em estratégia de resistência à supremacia 

masculina, branca e europeia, revolucionando ao 

posicionar a história e a cultura africana, também, no centro da produção do 
conhecimento, ao lado de outras experiências; evidenciar os saberes africanos e 
afrodescendentes, reorientando-os a centralidade de sua própria história; desafiar 
a dominação eurocêntrica, ainda presente nos currículos das universidades 
brasileiras; inspirar a busca pelo reconhecimento da identidade racial e da nossa 
ancestralidade (Pereira, 2023, p. 70). 

 
10Expressão popular nos movimentos sociais de rua. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 13 

 

 

Asante (2016, p. 12) pontua que um Projeto Afrocêntrico, “gira em torno da 

cooperação, da coletividade, da comunhão das massas oprimidas, da continuidade cultural, 

da justiça restaurativa, dos valores e memórias dos povos marginalizados, oportunizando 

a valorização de nossa identidade racial, nossos saberes e nossa ancestralidade.” 

Isso tem sido considerado no planejamento e concretização das atividades de ensino 

e pesquisa do MAfroEduc, na medida em que realizamos os CEAfro’s e desenvolvemos 

estudos e pesquisas, além da prática de compartilhamento e reflexão coletiva dos textos 

científicos produzidos pelas integrantes (relatórios, artigos, monografias, dissertações e 

teses). Não há um trabalho individual. Essa produção resulta da contribuição de muitas 

mentes e de corpos transgressores, insubmissos que ousam fazer ciência compreendendo 

que: 

Quando nossa experiência vivida da teorização está fundamentalmente ligada a 
processos de autorrecuperação de libertação coletiva, não existe brecha entre teoria 
e prática. Com efeito, o que essa experiência mais evidencia é o elo entre as duas, 
um processo que, em última análise, é recíproco, onde uma capacita a outra (hooks, 
2017, p. 85-86). 

 

É um desafio se manter firme nesse propósito de vivenciar uma pedagogia 

ubuntuísta na formação de professoras/es. Impulsiona-nos a esperança de estar, 

juntamente com outros coletivos negros espalhados nos diversos espaços acadêmicos, 

contribuindo para que as gerações futuras, de intelectuais negras, vivenciem possibilidades 

outras de produção de conhecimento, onde possam coexistir com seus pares de forma não 

egoísta, mas comunitária, antirracista e policêntrica (Nogueira, 2012). 

A esperança nos alimenta e nos motiva a permanecer em luta. Como Agojie 

(defensora do reino de Daomé) em nosso tempo, pois herdamos de nossas ancestrais a 

arte de cuidar, nos reinventando para praticá-la junto com o autocuidado. Fazer isto, de um 

modo afrocentrado, é praticar o afroafeto e, na formação de professoras/es, é afrodocência. 

Não se trata de romantizar as relações estabelecidas entre nós mulheres negras, mas do 

esforço de viabilizar uma  

[...] aproximação pelo amadurecimento político e o reconhecimento que as variadas 
e históricas formas de opressão foram enfrentadas historicamente por uma rede de 
resistência que se fortalecia e se fortalece, sobretudo pelo afeto, acolhimento, 
cuidado e respeito. Trata-se do vínculo identitário que abraça a ancestralidade, a 
fraternidade e a empatia entre negras, indígenas e quilombolas (Quintiliano, 2019, 
p. 86). 

 

Não é fácil falar de amor, quando muito pouco lhe é oferecido. Muito menos se 

afirmar como uma intelectual que faz ciência com afroafeto quando “nossos corpos são 

violados e nossa intelectualidade questionada, na sala de aula em todos os espaços, pelos 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 14 

 

ouvidos que não ouvem, pelas nossas vozes que falam mais do que escutam” (Quintiliano, 

2019 p. 89). Retomando Neusa Santos Souza (1948 a 2008), reconhecer-se como mulher 

negra é “viver a experiência de ter sido massacrada em sua identidade, confundida em suas 

perspectivas, submetida a exigências compelidas a expectativas alienadas” (Souza, 1983, 

p. 17-18).  

Como Agojie não recuamos. A experiência de se reconhecer como intelectual negra 

e afrocentrada no universo acadêmico, branco, elitista e falocêntrico, é, voltando aos 

argumentos de Sousa (1983), comprometer-se com o resgate de nossa história e recriação 

de nossas potencialidades porque  

quando falamos nós temos medo 
de nossas palavras não serem ouvidas 
nem bem-vindas 
mas quando estamos em silêncio 
ainda estamos com medo. 
Então é melhor falar 
lembrando 
nunca estivemos destinadas a sobreviver (Lorde apud hooks, 2023, p. 34). 
 

É preciso transformar nossa dor em luta (Piedade, 2017). Isso é um projeto de cura 

coletiva, de busca de representatividade, de “criação de todos os tipos de imagens e 

representações que nos apresentem de forma como somos e queremos ser” (hooks, 2023, 

p. 101). Com afroafeto vamos abrindo caminhos, compartilhando sonhos, comemorando 

conquistas. Amando, sendo amadas e nos amando porque é direito nosso viver plenamente 

e não apenas sobreviver. Por nós, por quem veio antes de nós e pelas que virão. 

 

4 Considerações finais 
 

As políticas de ações afirmativas, como as cotas, resultado da luta do movimento 

negro no Brasil têm garantido o acesso de pessoas negras no Educação Superior. Uma 

das possibilidades de ingresso na universidade são as licenciaturas que formam as/aos 

futuras/os docentes. Mesmo com a garantia de acesso, a academia não é território 

equitativo, isento de (re)produção das estruturas misóginas, classistas e racistas presentes 

na sociedade brasileira, tornando esse território hostil, adoecedor e campo de (re) produção 

de violências.  

Como vimos, o MAfroEduc tem sido um espaço-tempo de respiro, vivências e 

(re)afirmação de nossa presença e identidades plurais no contexto universitário, 

especialmente na formação docente. Com cuidado umas com as outras, com afroafeto e 

café quentinho, temos nos reunido para estudar teorias, mas também compartilhar 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 15 

 

experiências e narrativas nossas, que nos constitui enquanto mulheres negras, estudantes, 

docentes e pesquisadoras. 

Temos construído um espaço seguro (quilombo acadêmico) dentro de uma 

academia que nos olha de volta com estranheza, por nossos corpos, cabelos, roupas, 

turbantes, mas também para nosso intelecto, para nossa produção, para nossas intenções 

de pesquisa. Estamos construindo novas formas de ser, estar e se relacionar dentro da 

universidade, com afeto, não-hierarquização, fundamentadas pelas ontoepistemes 

africanas, afrodiaspóricas e afrobrasileiras. Axé! 

 
REFERÊNCIAS 

 
ASANTE, M. K. Afrocentricidade como crítica ao paradigma hegemônico ocidental: 
introdução a uma idéia. Ensaios Filosóficos, v. 14, dez. 2016. Disponível em: 
https://ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo14/02_ASANTE_Ensaios_Filosoficos_Volu
me_XIV.pdf. Acesso em 16 dez. 2024. 

CARVALHO, Janete Magalhães. Cotidiano escolar como comunidade de afetos. 
Petrópolis, RJ: DP et Alii; Brasília, DF: CNPq, 2009. 

CASTIANO, José P. Referenciais da Filosofia Africana: em busca da 
intersubjectivação. Moçambique: UDEBA, 2010. 

FU-KIAU, Kimbwandènde Kia Bunseki. O livro africano sem título: cosmologia dos 
Bantu-Kongo. Rio de Janeiro: Cobogó, 2024. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e os 
estudos pós-coloniais: Transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade 
global», Revista Crítica de Ciências Sociais, 80, 2008. Disponível em: 
http://journals.openedition.org/rccs/697. Acesso em: 19 dez 2024. 

hooks, bell. A gente é da hora: homens negros e masculinidade. São Paulo: Elefante, 
2022. 

hooks, bell. E eu não sou uma mulher?: mulheres negras e feminismo. Tradução: Bhuvi 
Libanio. 6. ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 2 ed. São 
Paulo: Editora EMF Martins Fontes, 2017. 

hooks, bell. Irmãs do inhame: mulheres negras e autorecuperação. Tradução Floresta. 
São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2023. 

LORDE, Audre. Irmã outsider. Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 

MACHADO, Raimunda Nonata da Silva (Org). Professoras AfroUniversitárias: artesãs 
de educação Afrocentrada. São Luís: Viegas, 2023. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br


Afroafetos na formação docente: (Auto)narrativas de cuidado ontoepistêmico no MAfroEduc Olùkọ́ 
Soraia Lima Ribeiro de Sousa | Fernanda Lopes Rodrigues | Raimunda Nonata da Silva Machado 

Debates em Educação | Vol. 17 | Nº. 39 | Ano 2025 | Maceió | p. 1-16 | Doi: 10.28998/2175-6600.2025v17n39pe18932 16 

 

MACHADO, Raimunda Nonata da Silva.; SOUSA, Soraia Lima Ribeiro de. MAfroEduc 
OLÙKỌ́ e a formação docente afrocentrada – lugar de esperançar. Revista Espaço do 
Currículo, v. 15, n. 1, p.1-14, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/view/62866. Acesso em: 20 mar. 2023. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais obscuro da modernidade. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, v. 32, n. 94, jun. 2017. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 19 jun. 2020. 

NOGUERA, F. Ubuntu como modo de existir: elementos gerais para uma ética 
afroperspectivista. Revista da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros, 
Uberlândia, v. 3, n. 6, nov. 2011 – fev. 2012, p. 147-150. Disponível em: 
https://abpnrevista.org.br/site/article/view/358. Acesso em: 10 dez. 2024. 

PEREIRA, Walquíria Costa. Professoras Afrouniversitárias da LIESAFRO: entre 
práticas educativas intersubjetivas. Curitiba: CRV, 2023. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 

QUINTILIANO, Marta. Redes Afro-indígenoafetivas: uma Autoetnografia sobre 
Trajetórias, Relações e Tensões entre cotistas da Pós-Graduação stricto sensu e Políticas 
de Ações Afirmativas na Universidade Federal de Goiás. 2019 Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social). Faculdade de Ciências Sociais, Universidade Federal de Goiás, 
Disponível em: http://repositorio.bc.ufg.br/tede/handle/tede/12201. Acesso em: 10 dez. 
2024. 

SANTOS, Antonio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

SOUSA, Soraia Lima Ribeiro de. Pedagogia ubuntuísta: formação inicial com 
afrodocência. Curitiba: CRV, 2023. 

SOUSA, Soraia Lima Ribeiro de.; MACHADO, Raimunda Nonata da Silva. Um 
aquilombamento acadêmico: o MAfroEduc Olùkọ́ na (re)aprendizagem docente. In: 
FERREIRA, Dulcinéia de Fátima.; MACHADO, Raimunda Nonata da Silva. Centenário de 
Paulo Freire: dialogicidade e educação entre lutas e amorosidades. São Luís: 
EDUFMA, 2022. Disponível em: https://www.edufma.ufma.br/wp-
content/uploads/woocommerce_uploads/2022/04/Ebook-Centen%C3%A1rio-de-Paulo-
Freire-1.pdf. Acesso em: 9 dez. 2024. 

SOUSA, Soraia Lima Ribeiro de; MACHADO, Raimunda Nonata da Silva. Pedagogia 
Ubuntuísta: epistemologia antirracista na formação inicial docente. Revista Educação e 
Emancipação, v. 16, n. 3, p. 203–231, 2023 Disponível em: 
https://www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/reducacaoemancipacao/article/view/2
1519. Acesso em: 14 jan. 2024. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em ascenção social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.pt-br

